SveuciliSte u Splitu, Filozofski fakultet
Znanstveni centar “Berislav Zarni¢”




Dario Skarica

UM, OBJEKT, ISTINA | VRUEME

\1\5 * FI[O
B 0)

UCILIS

%\IE T@(/
< Cid

U1nyya™

- p

Sveuciliste u Splitu, Filozofski fakultet
Znanstveni centar “Berislav Zarni¢”
Split, 2025.



IZDANJA FILOZOFSKOG FAKULTETA SVEUCILISTA U SPLITU
EDITIONES FACULTATIS PHILOSOPHICAE UNIVERSITATIS SPALATENSIS

Nakladnik:
Sveuciliste u Splitu, Filozofski fakultet

Poljicka cesta 35, 21000 Split

Odgovorni urednik: prof. dr. sc. Ina Rei¢ Ercegovac, dekanica
Recenzenti: prof. dr. sc. Hrvoje Relja, dr. sc. lvana Skuhala Karasman
Lektorica: doc. dr. sc. Gabriela Basi¢ Hanzek

Graficko oblikovanje: Redak d. o. o., Split

ISBN 978-953-352-143-5

Odobrilo Vijece Filozofskog fakulteta u Splitu odlukom od 10. prosinca 2025.
(Klasa: 029-06/25-06/00018; Ur. broj: 2181-190-25-00037).

CIP zapis je dostupan u nacionalnom skupnom katalogu
knjizni¢nog sustava Bukinet pod brojem 991005925566509366.



UM, OBIJEKT,
ISTINA | VRUEME



DARIO SKARICA - UM, OBJEKT, ISTINA | VRIJEME

Napomena

Prva rasprava u ovoj knjizi, “SavrSeno sveznajuc¢i um i doZivljaj neznanja”, rezultat je istrazivanja
na projektu Intencionalnost i nacini postojanja, IP-2022-10-5915, koji financira Hrvatska zaklada za
znanost.

Druga rasprava u ovoj knjizi, “Objektivni bitak”, takoder je rezultat istraZivanja na projektu
Intencionalnost i nacini postojanja, IP-2022-10-5915, koji financira Hrvatska zaklada za znanost.
Znatnim svojim dijelom ta je rasprava izradena i u sklopu projekta Wundt, Mercier i novija hrvatska
filozofija (WM-nhf), koji se izvodi na Institutu za filozofiju, a pracen je od strane Ministarstva znanosti
i obrazovanja Republike Hrvatske i financiran sredstvima iz Nacionalnog plana oporavka i otpornosti
2021.—-2026. — NextGenerationEU.

Zahvala

Kolegicama lvani Skuhala Karasman i Gabrieli Basi¢ Hanzek i kolegama Hrvoju Relji, lvanu Macutu
i Ljudevitu HanZeku zahvaljujem na poticajnim primjedbama uz tekst ove knjige.



DARIO SKARICA - UM, OBJEKT, ISTINA | VRIJEME

Sadrzaj

SAVRSENO SVEZNAJUCI UM

I DOZIVLIAI NEZNANJA ......oooueeveeneeseeeseessesssessessssssesssessessssssessssssessssssessssssesssessessssssessesssessssssassesns 8
LY7o o PSR 9
Y 1V Y e Vo B VL <Y4 0 F=Y [V (ol W o SRR 10
D Lo YA\ E M g T=rA 1= L - TP PUPPURP 12
T 1Y 0 1Y o [ 1) S PUPPURURR 12
S N VT AV o I e To 74 o - | 1 PRSP 13
B M ettt ettt b AR bbb A bbbt st 15
ST © 1] 1< A PP PPP 16
7. Senzorna dezinfOrMACI]a......ccovviieiiiiiiiiieeeee e eeeeecee e e e e e e e e e e e e s ee s aasbrraaereeeeeeeeeeeenns 18
I O o Y- V.- W 1 F PSPPSR 21
S T N (S Ao - ol =] o - [ PSPPSR 24
10. POteNCiJalNa SVIJEST.cciiii ittt e e e e e e e e e e e e e e e e e e e e e e e s nnaranes 26
11, AtencionalNa SVIJEST ..ccciiii e e e e e e e e e e e e e e e e e e e nnaaaees 28
N = o T o - ] S 29
ZAKIJUCAK. .. e ettt e e e e e e e e e e — e e e e eea——eeeeeeatbaaeeeeaatrraeaeeaarraneeeaanans 30
W] o (U] OO PP PPPPPRTR 32

OBJEKTIVNI BITAK ...euuiiiiiiiiiiiniiiiiiiiinieeeesmssssssssssssssssisssssmsmmesismmsmsesssssssssssssssssssssssssssssssssssssnsannns 34
L6 1o Yo PR 35
1. Bitak: 0bJeKEIVNT i STVAINI cccciciiiiriieieecee e e ee e ee s r e e e e e eeeeeeseesennnarnees 35

1.1. Meinongiargument zlatnog SrEbra ........uvvviieiieiiiiii e 36
1.2. Raznovrsnost i spojivost stvarnog i objektivnog bitka .........ccccceveevciiiiieiiiciiiieees 37
G TR B = | o Lo 1) A PP P PP UPPPPPR 37
R - ol TSR 38
3. SUDJEKE i SVOJSTVO . eueeiiiiiiiei ettt et e eee bbb e e e e e e e e e eeeses s asbbsrseereeesaeeeeseeeseannes 38
L O 11 11 o V- TSR 39
T V1= OO PP PPPPPPPPPPPPPPPPIRY 40
6. SUPSLANCIja Kao CIEIING coiii i e e e e e e e e e e aanes 40
T SEVAINOST e e e e e e e e ettt ettt e e e e e e e e e e e e e eeeeaeeeaaae 41
T A=Y U PP PPPPPPPPPPRPPPPRY 41
9. Objekt: sadrzaj i Predmet..... e e aaaaeas 42
O TR o =T 1 0 T=Y PRSP 42
10.1. Predmet: stvarno i 0bjektivNo ......cc.uuviiiiiiiiieieeeee e 42
10.2. Vlastiti bitak predmeta: s obzirom na mislienje......ccccceeiiviiiieeiiiniiiee e 42
10.3. Vlastiti bitak predmeta: s 0bzirom na stvarnost ..........coccevvivviirrreeeeeeeee e, 43
10.4. Predmet: ZaklJUCCi. e e e e e 44



DARIO SKARICA - UM, OBJEKT, ISTINA | VRIJEME

Y- To [ PR 45
11.1. Sadrzaj: stvarno i ObJEKEIVNO......ueiiiieiiiiiee e 45
11.2. Vlastiti bitak sadrZaja: s obzirom na MiSHenje ........cccoveeeeeeiiiiieee e 45
11.3. Vlastiti bitak sadrzaja: s obzirom na stvarnost.........cccceeeveiiiiieee i 46
11.4. SAArZaj: ZAKIUCCH c.uuvrvreeeeiieiee ettt e e ee e e e e e e e e e e e e e e eenarrrreeeees 46

12. Bice, ODJEKE i SEVAINOST ....uuiiiiiiiiiieieec e e e e e e e e e e e e eeas 47

13. Bitak: zajedniCki i VIASTIti ..oc.vvveeee i a e 47

TSP PP UPPPROTPRO 48

15. Stvarnost: objektivna i transobjektivna..........coooiiiii i 48

16, PrOTUSIOVIIE coeeeeeeeiieeeeeeee et e e e et e e e e et et r b e e e e e eeeeeeeeeeseennnssssreeeees 50
16.1. Protuslovlje: OBJEKE.....uueiieieee e 50
16.2. Protuslovlje: SEVArNOST .....ccovcciiiiei et 51
16.3. ProtuSIOVIE: DICE .ooeeeeeieeee e e e 51
16.4. ProtuSlOVIE: ZNANJE c.eeeiiiiiieiieee e s 51

i =T Lo I I 1) - TSP PPTOPPPROPP 52

S T 1 - RSP RUUPRRRTPR 52

RS TR @ Lo 14 =To =T o T 1) APPSR 53
19.1. Odredenost SUDJEKEA .....uuiiiiiiei e e e e e e e e 53
19.2. Odredenost OAredbe .......cuuiiiiiiiiee e e e s e 53

20, BitaK i MIJBNA . ittt e e et e e e e e r e e e e e e e e e e e e s e s b arrrarrrraaeaaeeeeeaanns 54

R\ Yol Y= o Yo [ =Y | o T PURUURPT 55

D2 2 1= 3 VoY= { U T 1) APPSR 55
22.1. Nemoguénost: objektivna i StVarna ........ccceeeeeeeiiiiiee e 55
22.2. Nemoguénost kao objekt, 0dN0OSNO StVarnOSt .........coevvuiieeeeiiiiiiiieee e 56
22.3. StVarnost i NEMOBUCNOST ...uuvviieiiiiiiieeeeeeee e e e e e e e e e e e s e rarereeeeeeeeeeeeenas 57
224, IMPOSSIDIlia..cccii i a e e e e e e e e e e aeanes 58

23, SVOJSTVA ittt ettt e e e e e e e e e e e e e et e et ettt et b bt ba e e aeeeeaeaeeaeeeeeaees 59

24, Misao, ideja, javnost i KONtEKST ... 60
24,0, IS0 e ee ettt e e e e e e e e e e e e et e ettt et et et e — e e e e e e e e e e e eeeeeetetttebereranananann 60
24.2. POJAM I SUD coeiiiiiieiiiiiiiiitteee ettt e e e e et ee e ettt r e e e e e e eeeeeeseesnssassraseereeeeaeeeeeeennannanes 60
D T \V T 1= oY L3 1 0 7= o U UUPRRURR 61
24,4, IMISHIVOST ...vveiieeeeiieiee ettt e e e et e e s et e e e e s sasae e e e e e sabbaeaeeesnstneeeeannns 61
24.5. NEShVALIJIVOST coeiieiie e e e e e e e e e e e e e e e e e e e e e e s eeanes 61
P SR [ T T USSR 62
D B e [T - I B AV | SO TSSO UPUURTTRRRRN 63
24.8. JaVNOST ODJEKALA ...ttt a e e e e e e e e e e e 64
24.9. KONTEKSE .. .eiiieee it e e e s e e e e s e e e e e s nrereeeeeane 64

B T 1 n 1o 1= DO PP P PP PP PPPPPPPPPTPPPN 66
25.1. Istina kao sud (NiCiji, 0 STVArNOST)....cceieiiiiiee it 66
25.2. Neistina kao sud (niCiji, 0 STVArnoSti) .......cooeeveeiiiiiiiiieieeeeeeeee e 67
25.3. Istina i N@IStING (O SEVAINOST) .uuureeiiiiiiiiiiiiee et e e 67
25.4. Istina, stvarnost i sud (NJegoV SAAIZaj) .......cuveivecieiireeiiiiiieee e 68
25.5. ISTINItOST i NEISTINITOST ...eiiiiiiiiieieeee e e e e e e e e e 68
25.6. Cin sudenja: intencionalan ili reprezentacionalan? ...........ccccceeveeveeeveveeeeneeennes 69
25.7. OdNnoSi MEAU IdEJAMA ..uuuuriiiiiiiiiiiieiieee e e et e e e e e s ereeeeeeeeeeeeens 70
o T =Y o 14 =r=] 0L - [ - O PP 71
25.9. ZAKIFUCAK ..vvveeee ettt e e e e e e e e s e e e e e nnreaaeeeannn 72

R =T o | A0 PP PP PP PPPPP PR PPPPPP 73



DARIO SKARICA - UM, OBJEKT, ISTINA | VRIJEME

MODELI DETERMINACIE U SHOEMAKEROVOI

ARGUMENTACHI U PRILOG VREMENSKIM PRAZNINAMA........cccuummmmmmssssssssssssssssnnnnnnnsssssssssssssnns 76
[0 1o Yo U SRPRRPUPN 77
1. Shoemakerov pojam vremenske Praznine ......ccccccvveeeeeeeeeeeeeeieeicceiiereereee e e e e e e e s e e senneesenees 77
2. Ideja Shoemakerove argUmENTACij.....c.uuuiiiiiiiiiiieeieiiiieee et e e et e e e siree e e s s s reaeee e e e 79
3. Prvotni i modificirani ShoemakeroV SVijeT.......uuuiiiiiii i 80
4. Shoemakerova argumentacija u prilog vremenskim prazninama .......ccccceceeeeeeeeeeccccnnvvnnnnen. 81
T B L= (T 4 0 0 [T = Lol - PO PP PPUPPPPPPPRPRPIRY 82
6. Determinacija u prvotnom Shoemakerovu SVijetU.......cccccuuiiiiiieiieeiee e 83
7. Kauzalni potencijal i epifenomeni u prvotnom Shoemakerovu svijetu ........ccccceeeeerinieennnn. 84
8. Determinacija u modificiranom Shoemakerovu SVijetu ......ccceeeeeeeeeeeiiiiiiiiiciiiieeeeeeeeeeeeeenn, 85
9. Problem OdmMIZNUCA........uuiiiiiiieee et e e st e e e et e e s st tae e e e e e 87
10. Djelovanje na temporalnu daljinuU .......ccooceiiiiiiiiec e 88
11. Periodi¢nost i temporalna determinacija u Shoemakerovoj argumentaciji ..........cccceeeennne 90
12. Modeli determinacije u Shoemakerovoj argumentaciji ......ccccveevevvieeeeiiiiiieee e 92
= o= | A8 PP PP PP TTP PP PPPPPP 96



SAVRSENO SVEZNAJUCI UM
I DOZIVLJAJ NEZNANJA



DARIO SKARICA - UM, OBJEKT, ISTINA | VRIJEME

Uvod

Dvanaest kraéih razmatranja o savrSeno sveznajuéem umu, medusobno povezanih, u veéoj ili
manjoj mjeri, sljede¢im glavnim temama: prvo, sveznanje i doZivljaj neznanja, drugo, dozivljaj ne-
znanja i nesvjesna znanja savrseno sveznajuéeg uma (apsolutna i relativna), trece, nesvjesna znanja
savrseno sveznaju¢eg uma i njegova dvosebnost (viSesebnost), Cetvrto, viSesebnost savrSeno sve-
znajuéeg uma i njegova cjelovitost i, peto, savrSeno sveznajuci um i empatija — to bi bio kratak uvodni
opis ovog rada, koji bi mogao biti dopunjen sljedec¢im kra¢im nizom informacija.

Prvo, pristup temi savrSseno sveznajuceg uma u ovom je radu izrazito inkluzivisticki, voden dakle
idejom da savrSenom umu nijedno znanje nije strano, koje god vrste bilo, pa ni ako je nesavrseno,
nasuprot ekskluzivistickom nacelu, prema kojem savrSenom umu nesavrSena znanja nisu primjere-
na, tako da je on zapravo ograni¢en samo na ona savrsena znanja.'

Drugo, u razmatranjima Sto slijede ne drZzim se samo propozicijskih znanja savrSenog uma nego
ukljucujem, i te kako, i njegova dozivljajna znanja (iskustva), kao bitnu sastavnicu njegova sveznanja.?
(Njegovo umijece i mudrost pritom ne razmatram, osim sasvim ukratko i usput, premda ih drzim
inace uistinu zanimljivom i relevantnom temom.)?

Treée, osnovna je ideja ovog rada u razumijevanje savrSeno sveznaju¢eg uma ukljuciti i pojam
nesvjesnoga znanja, posebno pak pri rjeSavanju problema uzivljavanja savrSeno sveznajuéeg uma u
nesavrseni, neznajucéi um.*

Cetvrto, razmatranja u ovom radu hipoteti¢kog su karaktera u tom smislu da se ti¢u savréenog
sveznanja neovisno o tom postoji li ono ili ne postoiji, tj. neovisno o tom postoji li savrSeno sveznajuci
um ili ne postoji.®

! Nazivam dakle inkluzivizmom pristup prema kojem savrseni um zna sve savrsenim znanjem, ali barem nesto od toga
svega i nesavrsenim znanjem (a ne samo savrsenim). Tome nasuprot, ekskluzivizmom nazivam pristup prema kojem
je savrSeni um jednostavno iznad nesavrsenih znanja, znajuci dakle sve iskljucivo savrsenim znanjem. Osnovna je ideja
ekskluzivizma zapravo elitisticka: nesavrsena znanja jednostavno nisu dostojna savrsenog uma. Osnovna je ideja inklu-
zivizma zapravo empatija: nesavrsena znanja ne mogu biti savrSenom umu sasvim strana, ako je on uistinu sveznajuci,
tj. takav da izmedu svega ostaloga zna i kako je to znati na nesavrSen nacin, njemu samu izvorno neprimjeren.

U ovom pogledu slijedim zapravo pristup poznat mi iz rasprava Linde Zagzebski. Usp. (Zagzebski, 2008: 245, 246),
(Zagzebski, 2012), (Zagzebski, 2013: 312, 316), (Zagzebski, 2016: 436-438, 443).

3 Na vaznost umijeca i mudrosti u ovom kontekstu upozorava i Zagzebski. Usp. (Zagzebski, 2013: 310, 316-317).

4 Koliko znam, ideja nesvjesnoga znanja dosad nije primjenjivana u raspravama o savrsenom sveznanju. Problem savr-
Senog sveznanja razmatran je tijekom povijesti filozofije u raznim epohama, iz razliCitih perspektiva i u razlic¢itim kon-
tekstima. Tomu nasuprot, pojam nesvjesnoga uma razmjerno je novijega datuma, tako da u ranijim epohama povijesti
filozofije nije ni mogao biti primijenjen u razmatranjima o savrseno sveznaju¢em umu. Ne drzim to nedostatkom tra-
dicionalnih razmatranja o savrseno sveznajuc¢em umu, nego razlikom u odnosu na mogudi danasnji pristup toj temi. O
povijesti pojma nesvjesnoga usp. npr. (Kihlstrom, 1995).

> Razliku izmedu hipotetickog i kategori¢kog pristupa povlaéim prema Mavrodesovoj distinkciji izmedu hipotetic¢kog i
kategorickog oblika argumentacije, odnosno hipotetickog i kategorickog zakljucka. Usp. (Mavrodes, 1999: 236).

_9_



DARIO SKARICA - UM, OBJEKT, ISTINA | VRIJEME

Peto, premda ¢e neki termini (posebice, trosebnost) barem spocetka asocirati mozda i teoloski
kontekst, ova je rasprava strogo filozofska, bez ikakvih teoloskih pretenzija, Sto ne mora znaciti da je
teoloski sasvim irelevantna — ako i jest, to jednostavno nije predmet njena interesa.

Sesto, razmatranja u prvom dijelu ovog rada dominantno su pojmovnog karaktera, dok se ona u
drugom dijelu rada u znatno vecoj mjeri oslanjaju na iskustvo i spoznaje stecene u okviru empirijskih
znanosti. Te spoznaje (stecene u okviru empirijskih znanosti) nadahnjuju na pojedine ideje o savrse-
no sveznaju¢em umu i njegovu doZivljaju neznanja. Njihova uloga u ovom radu nije ta da te ideje i
provjere (verificiraju ili falsificiraju).

Sedmo, apodikti¢na zaklju¢ka u ovom radu nema. Pojam savrSenog uma o kojem bi bilo moguce
izvesti makar i samo neke konacne i neupitne zakljuc¢ke bio bi na neki nacin razocaravajudi i, lako
moguce, neadekvatan.® U tom smislu, stavovi s kojima zakljucujem ovaj rad samo su predokvir za
moguca daljnja istrazivanja.

1. Savrseno sveznajuci um

U ovom se odsjecku usredotoCujem na sam pojam savrSeno sveznajuéeg uma, i to najprije na
pojam sveznanja i savrSenog sveznanja, pa potom i na tri bitna svojstva savrSenog sveznanja: svevre-
menost, izravnost i svjesnost.

Savrseni je um onaj savrSen u svakom pogledu, tj. i u pogledu znanja i u pogledu dobrote, modi,
¢ina, bitka itd. Sveznajuci je um onaj koji zna sve, bez izuzetka, bilo savrsenim, bilo nesavrsenim zna-
njem. Savrseno je sveznajuéi um onaj koji zna sve na savrsen nacin, savrSenim znanjem. Nesavrseno
je sveznajuci um onaj koji zna sve, ali (barem nesto od toga svega) na nesavrsen nacin, nesavrsenim
znanjem.

Jedno je dakle opseg znanja, drugo pak njegova kakvoda (savrSenost ili nesavrsenost). Um koji je
opsegom svoga znanja sveznajuci ne mora biti i savrSeno sveznajudi: ako su njegova znanja (sva ili
barem neka) nesavrSena, onda on nije savrSeno, nego nesavrseno sveznajuci um. Drugim rijecima,
savrseno je sveznajuéi um savrSen u pogledu svoga znanja kako s obzirom na njegov opseg, tako i s
obzirom na njegovu kakvoc¢u (nasuprot nesavrseno sveznaju¢em umu, koji je savrSen u pogledu svo-
ga znanja samo s obzirom na njegov opseg, ne i s obzirom na njegovu kakvocu).’

Vrijedi pritom primijetiti da savrSeno sveznajuéi um, osim $to zna sve na savrSen nacin, moze o
ovom ili onom od toga svega, pa i o svemu, imati i nesavrSeno znanje, uz ono savrseno. Nece ga ta
nesavrsena njegova znanja (privremena, neizravna, nesvjesna itd.) uciniti manje savrsenim (u pogle-
du znanja), dok god je on ujedno i savrseno sveznajudi, tj. dok god on o tome svemu ima i savrSena
znanja (trajna, izravna, svjesna itd.). To zapravo i jest osnovna ideja ovog rada: savrSeno sveznajuci
um otvoren nesavrsenim znanjima.

¢ Nije mi namjera ovom izjavom mistificirati pojam savrseno sveznajuceg uma, veé¢ samo demistificirati pojam nasega,
ljudskoga uma, koji se, nesavrsen kakav jest, moze i te kako naci pred zada¢ama (problemima) koje jednostavno ne
mozZze rijesiti.

7 Rabim ovdje pojam spoznajnog savrsenstva u uzem i Sirem njegovu smislu — u uzem smislu, samo s obzirom na kakvocu
znanja, u Sirem pak smislu, kako s obzirom na kakvocu znanja, tako i s obzirom na njegov opseg.

_10_



DARIO SKARICA - UM, OBJEKT, ISTINA | VRIJEME

Istaknimo na koncu i to da savrSen um ne moZe biti nesavrSeno sveznajuéi. Njegovoj se naravi
protivi znati Sto tek nekim nesavrSenim znanjem. Mora on dakle znati sve na savrSen nacin, ali mu
to ne prijeci da o ¢emu (ili kojecemu) ili ¢ak o svemu, uz savrSeno znanje, ima i kakvo nesavrseno
znanje.

Sto se pak tie svojstava koja neko znanje &ine savrienim, istaknimo ovdje sljedeéa tri: prvo,
svevremenost (nasuprot privremenosti), drugo, izravnost (nasuprot izvedenosti) i, trec¢e, svjesnost
(nasuprot nesvjesnosti).

Prvo, Sto se svevremenosti tice, savrSeni um zna sve oduvijek. Kad ne bi znao sve oduvijek, ne bi
on bio sam po sebi savrsen, nego per accidens, tj. ili sasvim slucajno ili stjecajem povoljnih okolnosti
(koje bi mu omogucile spoznati ono Sto spocetka nije znao). Bio bi on, dakle, u ovom slucaju, tim
sretnim slucajem ili stjecajem okolnosti usavrsen, a ne sam po sebi, po samoj svojoj naravi (oduvijek)
savrsen.

Uz to, savrSeni um zna sve i zauvijek (a ne samo oduvijek). Kad bi mogao neka svoja znanja izgu-
biti (zaboraviti), bio bi utoliko i nesavrsen, sposoban ne znati. SavrSenu umu, medutim, neznanje se
ne moze dogoditi, jer je on sveznajuci po samoj svojoj naravi, a ne tek ovisno o okolnostima ili sasvim
slucajno.

Drugim rije¢ima, sveznanje savrSsenog uma nije dogadaj, nesto sto bi se savrSenom umu dogodilo
u nekom trenutku i trajalo neko vrijeme, koliko god kratko ili dugo, makar i samo na trenutak, nego
je sveznanje savrSenog uma nesto tom umu oduvijek i zauvijek svojstveno, po samoj njegovoj naravi.
Inace, ne bi on bio sam po sebi savrsen, nego bi mu se savrsenstvo (sveznanje) samo dogodilo, na
trenutak ili na milijun stoljeéa, svejedno.?

Drugo, savrseni um zna sve izravno, njegovo znanje ne pociva na zaklju¢ivanju. Um mora najprije
ne znati (biti nesavrSen, spocetka), da bi mogao zakljucivanjem spoznati. Sam po sebi nesavrsen,
on se zakljuckom usavrsi. Savrsenu umu, medutim, usavrsavanje (zaklju¢kom) nije potrebno, jer on
oduvijek i zauvijek zna sve izravno. Dapace, savrSenu umu usavrsavanje (zakljuckom) nije ni moguce
— kako da se usavrsi, kad savrSen vec jest (oduvijek), kako da spozna (zakljuckom), kad sve ve¢ zna
(oduvijek, izravno).®

Trede, savrseni je um svjestan svoga sveznanja. Kad ga ne bi bio svjestan, ne bi on bio savrsen, jer
ne bi znao sve (ne znajuci, naime, to da zna sve). Nesvjesna su znanja sama po sebi nesavriena, jer
po samoj svojoj naravi (nesvjesna!) uklju€uju neznanje (doti¢noga uma, o njima samima).

8 O svevremenosti savrsenog sveznanja usp. npr. (Toma Akvinski, 1888: 195 — quaestio XIV, articulus XV).

° To medutim ne znaci da je savrSenom umu zakljucak kao vrsta znanja sasvim stran i nedokuciv, jer bi on u tom slucaju

bio zapravo nesavrsen, ne znajuci naime kako je to zakljuciti i zakljuckom spoznati. O izravnosti savrSenog sveznanja
usp. npr. (Toma Akvinski, 1918: 163-165 — liber primus, capitulum LVII), (Toma Akvinski, 1993: 228-233). Usp. takoder
(Zagzebski, 2008: 237), (Zagzebski, 2016: 442-443).

_11_



DARIO SKARICA - UM, OBJEKT, ISTINA | VRIJEME

2. Dozivljaj neznanja

U ovom odsjecku formuliram najprije temeljni problem cijeloga ovoga rada, problem neznanja
(to€nije, problem dozivljaja, iskustva neznanja), da bih potom izloZio sasvim ukratko i osnovnu ideju
rieSenja tog problema (naime, s pomocu nesvjesnoga znanja).

Cini se naime da savrieni um, znajuéi sve, ne moze znati kako je to ne znati, tj. kako je to dvoijiti,
sumnjati, predmnijevati, nagadati itd. Jer, ako zna sve, onda ¢ini se da nema nicega o ¢emu bi on
mogao dvojiti, nagadati, predmnijevati (ovo ili ono) itd. Ako pak ne zna (to sve — naime, kako je to
dvojiti, sumnjati, predmnijevati itd.), onda on zacijelo (u nedostatku tih znanja) nije savrsen. Dapace,
ne znajudi to sve, on ne samo da nije savrSen nego je (u pogledu tih znanja) zacijelo manje savrSen
od nas, nesveznajuc¢ih umova, koji to sve znamo, i to izravno, po samoj svojoj naravi, nesavrsenoj
(nesveznajucoj).

Pritom, zakljucivanje o tomu svemu (o dvojbi, sumnji, predmnijevanju itd.) ne bi ga moglo uciniti
u tom pogledu savrsenim — prvo, zato Sto ga ne bi moglo uciniti oduvijek znaju¢im to sve, drugo,
zato $to ga ne bi moglo uciniti izravno znajucim to sve (zaklju¢ak naime nije izravno znanje, iskustvo,
dozivljaj — dvojbe, slutnje, nagadanja itd. — nego sud izveden iz drugih sudova, premisa) i, trece, zato
$to bismo i dalje bili u tom pogledu savrseniji od njega, znajuéi naime to sve izravno, po samoj svojoj
nesavrsenoj naravi, a ne per accidens, posredno, kakvim zakljuckom, prema premisama.

Ukratko, ¢ini se da je sveznanje nespojivo s iskustvom neznanja (dvojbe, slutnje, sumnje itd.) i da,
u skladu s tim, sveznajuéi um, ne znajudi kako je to ne znati, ne moze biti uistinu sveznajuéi.

Medutim, tom dojmu nasuprot, vrijedi primijetiti da um ne mora ne znati, kako bi iskusio nezna-
nje, nego mu je u tom pogledu dovoljno ne znati da zna, tj. ne biti svjestan svoga znanja. Iskustvo
neznanja ne pociva nuZzno na samu neznanju, nego moze slijediti i iz nesvjesna znanja. U tom smislu
i sveznajuéi um, ako je samo nesvjestan svojih znanja, nece se osjecéati sveznajuéim, nego — upravo
suprotno — neznajuéim. S jedne strane, on ¢e dakle, u sluéaju nesvjesnosti svojih znanja, biti uistinu
sveznajuci, znajuci uistinu sve, premda nesvjesno. S druge strane, osjecat ¢e se on, u tom slucaju,
zapravo neznajuéim, a ne sveznajuéim, jer nista od toga svega $to zna nece znati svjesno. Premda
sveznajuci, on ¢e dakle dozivljavati sebe neznajuéim. Iskustvo neznanja nec¢e mu biti strano.

Drugim rije¢ima, dojam da je sveznanje nespojivo s iskustvom neznanja zapravo je varka, jer je s
iskustvom neznanja nespojivo samo svjesno sveznanje, ne i ono nesvjesno.

3. Dvosebnost

U ovom odsjecku uvodim pojam dvosebnosti kao moguci okvir za rjeSenje problema neznanja. K
tomu, u zavr$noj recenici ovog odsjecka formuliram i glavni problem vezan uz pojam dvosebnosti (ili,
uopce, visesebnosti): problem identiteta.

_12_



DARIO SKARICA - UM, OBJEKT, ISTINA | VRIJEME

Bududi da je svjesno znanje zacijelo savrsenije od nesvjesnoga, um koji bi znao sve, ali nesvjesno
(kako bi znao i kako je to ne znati), ne bi bio savrSen. SavrSeno sveznajuéi um zna sve svjesno, a ne
tek nesvjesno.

Potrebno je dakle da savrSeni um, s jedne strane, zna sve svjesno (kako bi bio savrSen u svome
sveznanju) i da on, s druge strane, zna barem nesto nesvjesno, kako ne bi bio liSen iskustva nezna-
nja i u tom pogledu manje savrSen od nas, nesveznajuc¢ih umova, kojima je to iskustvo prirodno
svojstveno.

Cini se medutim da znati sve svjesno i znati barem nesto nesvjesno ne ide jedno s drugim. Jedan
te isti um, naime, Cini se da ne moze ujedno i znati sve svjesno i ne znati sve svjesno (tj. znati Stogod
nesvjesno), osim nije li dvoseban, tj. takav da jednim sobom zna sve svjesno, dok drugim sobom zna
barem Stogod nesvjesno. Jednim sobom bio bi on dakle, u ovom slucaju, liSen ikakva iskustva nezna-
nja, znajudi sve svjesno, dok bi drugim sobom osje¢ao sebe barem u ne¢emu neznajuéim. Jednim
sobom ne bi on dakle imao pristupa iskustvu neznanja, dok drugim sobom ne bi imao pristupa isku-
stvu sveznanja.

No, sto bi ga, u ovom slucaju, usprkos dvosebnosti, Cinilo jednim te istim umom?*°

4. Iskustvo spoznaje

U ovom odsje¢ku upozoravam na iskustvo spoznaje, koje takoder — uz iskustvo neznanja — pred-
stavlja ozbiljan problem konzistentnu shvacanju savrseno sveznaju¢eg uma. K tomu, u zavrSnom dije-
lu ovog odsjecka upozoravam jos jednom na glavni problem vezan uz pojam dvosebnosti (ili, uopée,
viSesebnosti): problem identiteta.

Spoznati naime znaci ne znati, pa znati. Spoznaja je mijena iz neznanja u znanje.

Da bi neki um mogao znati kako je to spoznati, mora on, prvo, znati kako je to ne znati, drugo,
znati kako je to znati, trece, znati ta dva iskustva (iskustvo neznanja i iskustvo znanja) kao dva medu-
sobno razlicita iskustva i, Cetvrto, znati kako je to prijeci iz jednog iskustva (bilo kojeg) u neko drugo
iskustvo. Da bi znao ovo potonje (Cetvrto), tj. kako je to prijeci iz jednog iskustva u neko drugo isku-
stvo (recimo, iz dosadasnjeg iskustva u sadasnje), mora taj um u istom ¢inu znati ne samo sadasnje
iskustvo nego i ono dosadasnje, i to sadasnje kao sadasnje, dosadasnje kao dosadasnje, kako bi na
tom temelju mogao znati sadasnje iskustvo ne samo kao razli¢ito od dosadasnjeg nego i kao nesto
novo, ¢ega dosad nije bilo. Jer, mijena nije tek razlika izmedu doti¢na dva termina (iskustva, stanja,
mjesta itd.) nego i prijelaz iz jednoga u drugi. U skladu s tim, um koji zna kako je to spoznati zna, u

10 Dvosebnost (odnosno, visesebnost) medu kljuénim je pojmovima ovog rada. Na prvi pogled sugerira ona nesto miste-
riozno, ak mozda i u sebi protuslovno (dvojedno ili trojedno itd.). Jedna je od svrha ovoga rada pokazati, medutim, da
svaka visesebnost ima neku odredenu svoju mjeru (totalna viSesebnost bila bi zapravo rascjep) i da, uz to, viSesebnost
zapravo i nije rijedak fenomen, nego naprotiv, na neki nacin, u nekoj blagoj svojoj mjeri, ¢ak i svakodnevno stanje stvari.
K tomu, vrijedi ovdje istaknuti i to da je pojam viSesebnosti na ovaj ili onaj nacin, u ovoj ili onoj svojoj terminoloskoj
varijanti, prisutan i u nekim znanstvenim istrazivanjima i teorijama — usp. npr. na samim pocecima razvoja znanstvene
psihologije Binetove nazore o dvostrukoj svijesti (Binet, 1896) ili Sidisove nazore o dvostrukome sebstvu (Sidis, 1898)
ili, u novije vrijeme, Gazzanigine nazore o mnogostrukom sebstvu (Gazzaniga, 1970), (Gazzaniga & LeDoux, 1978),
(Gazzaniga, 1985).

_13_



DARIO SKARICA - UM, OBJEKT, ISTINA | VRIJEME

istom Cinu, ne samo sadasnje iskustvo (znanja) kao sadasnje nego i dosadasnje iskustvo (neznanja)
kao dosadasnje, znajuci tako sadasnje iskustvo (znanja) ne samo kao razli¢ito od dosadasnjeg isku-
stva (neznanja) nego i kao nesto novo (spoznanje), ¢ega dosad (u neznanju) nije bilo. Jer, spoznaja
nije tek razlika (izmedu neznanja i znanja) nego i mijena, prijelaz (iz neznanja u znanje). Drugim
rijeCima, iskustvo spoznaje bitno je temporalnog karaktera i, uz to, cjelovito, a ne elementarno (jed-
nostavno, singularno).

Svjesno sveznajuci um, ne obesvijesti |li barem neka svoja znanja, ne moZe znati kako je to ne
znati, pa slijedom toga ni kako je to spoznati (prijeci iz neznanja u znanje). Ne znajuci pak kako je to
spoznati, ne moze on znati ni kako je to spoznaji se nadati (dok je joS nema), ni kako je to u spoznaji
se radovati (kad se dogodi), ni kako je to razocarati se kad ona izostane i frustrirati se kad izostane
svaki put iznova, uporno, unato€ trudu uloZenu u njeno (eventualno) stjecanje, itd. Stosta dakle tom
svjesno sveznaju¢em umu, koji ne obesvijesti barem neka svoja znanja, ostaje sasvim nedostupno,
¢inedi ga nesavrSenim —dapace, u mnogom pogledu i znatno manje savrsenim od nas, nesveznajucih
umova, kojima je to sve i te kako znano, po samoj nasoj nesavrsenoj (nesveznajucoj) naravi, izravno,
a ne tek slucajno, niti kakvim povoljnim stjecajem okolnosti.

Sveznajuci um moZe znati kako je to ne znati samo ako je nesvjestan barem nekih svojih znanja.
Da bi, uz to, mogao znati i kako je to spoznati, mora on biti nesvjestan barem nekih od tih svojih ne-
svjesnih znanja temporalno (privremeno), a ne svevremeno (zauvijek). Ako ih je, naime, nesvjestan
privremeno, onda ¢e, kad ih jednom (eventualno) postane svjestan, dozivjeti tu mijenu i novonastalu
svijest kao spoznaju, zadrzi li samo u toj novonastaloj svojoj svijesti ono dotadasnje iskustvo nezna-
nja kao dotadasnje, spram kojega ovo novonastalo iskustvo znanja nije tek nesto drugo, razlic¢ito (kao
iskustvo znanja spram iskustva neznanja) nego i neSto novo, nesto ¢ega dotad nije bilo — dakle, ne
samo znanje nego i spoznanje (spoznaja). S druge strane, ako je nesvjesnih svojih znanja nesvjestan
zauvijek, onda do mijene (iz nesvjesnoga u svjesno, tj. iz iskustva neznanja u iskustvo znanja) neée ni-
kada ni do¢i, da bi je uop¢e mogao dozivjeti (kao spoznaju). Drugim rije¢ima, da bi mogao znati kako
je to spoznati, savrSeno sveznajuéi um mora se otvoriti ne samo nesvjesnome nego i temporalnome
(razlikujuéi ne samo izmedu svjesnoga i nesvjesnoga nego i izmedu staroga i novoga, dosadasnjega
i sadasnjega itd.).

Mora on dakle biti nesvjestan barem nekih svojih znanja, i to temporalno (privremeno), kako bi
mogao znati kako je to ne znati i kako je to spoznati, ali on isto tako mora biti sve vrijeme i svjestan
svih svojih znanja, kako bi bio savrseno sveznajuéi. Biti svjestan svih svojih znanja, ali ujedno i nesvje-
stan barem nekih svojih znanja, ¢ini se jednostavno nemoguéim, u sebi protuslovnim. Jednosebnu
umu to doista i jest nemogude, ali dvosebnu umu ¢ini se to ipak moguc¢im. Dvoseban um, naime,
mogao bi biti istodobno jednim sobom svjestan svih svojih znanja, drugim sobom nesvjestan barem
nekih svojih znanja, ali bi pritom pitanje bilo Sto ga Cini jednim te istim umom, usprkos toj dvosebno-
sti. Jer, jedan te isti um Cini se da ne bi mogao biti istih svojih znanja ujedno i svjestan i nesvjestan.

Drugim rije€¢ima, sveznajuéi um svjestan svih svojih znanja mogao bi biti ujedno i nesvjestan ba-
rem nekih svojih znanja samo kao sam sebi stran um, tj. samo kao sam sebi neki drugi um, nesvjestan
(a ne svjestan) tih svojih znanja. U tom slucaju, medutim, nije jasno Sto bi ga moglo Ciniti jednim te
istim umom (nekakvim dvoumom), ako uopce ista.

_14_



DARIO SKARICA - UM, OBJEKT, ISTINA | VRIJEME

Ukratko, dvosebnost savrSenog uma, koja se Cini jedinim raspoloZivim rjeSenjem problema ne-
znanja i spoznanja (spoznaje), nosi sa sobom nov ozbiljan problem, na prvi pogled barem, Cini se,
posve nerjesiv, problem identiteta: kako bi uopée mogao dvoseban um biti zapravo jedan (te isti), a
ne dva uma, tj. Sto je to Sto bi ga moglo uciniti jednim te istim umom, a ne dvama medusobno odvo-
jenim umovima (svaki sa svojim sebstvom).

5. Cin

U ovom odsjecku pokazujem da savrSenstvo savrseno sveznajuceg uma zapravo nije neko njego-
VO svojstvo, nego Cin: savrSeno je sveznajuci um savrSen zato Sto sebe takvim Cini (po samoj svojoj
naravi, oduvijek i zauvijek), a ne zato Sto bi takav jednostavno bio.

S jedne strane, naime, savrSeno sveznajuéi um svjesno je sveznajuci (njegova su znanja sva svje-
sna —inace, ne bi on bio savrseno sveznajuci). S druge strane, medutim, da bi on bio uistinu svezna-
juci, moraju barem neka njegova znanja biti i nesvjesna, a ne samo svjesna (kako bi on mogao znati
i kako je to ne znati). Mora dakle postojati nesto Sto ta njegova svjesna znanja ¢ini ujedno i nesvje-
snima — jer, ona (svjesna) zacijelo nisu sama po sebi ujedno i nesvjesna. To nesto, $to ta njegova
svjesna znanja ¢ini ujedno i nesvjesnima, nesto je u njemu samu, savrseno sveznajuc¢em, dapace, u
samoj njegovoj naravi (inace, ne bi on bio sam po sebi savrSen, sveznajuci, nego tek izvana usavr-
Sen, sveznajucéim ucinjen, mimo sebe sama i same svoje naravi, recimo, kakvim povoljnim stjecajem
okolnosti ili mozda pukim slucajem). Ima dakle neSto u samoj naravi savrSeno sveznajuéeg uma sto
ga savrseno sveznajucim €ini, oduvijek i zauvijek, neki ¢in, njegov (¢in same njegove naravi). Drugim
rije€ima, savrseni um nije u pogledu znanja izravno savrsen (svjesno sveznajuci), nego sebe takvim
Cini, oduvijek i zauvijek, po samoj svojoj naravi (¢cinom kojim barem neka svoja svjesna znanja Cini
ujedno i nesvjesnima, trajno ili privremeno). Sveznanje dakle — onim svojim dijelom kojim povrh
propozicijskih znanja ukljuéuje jos i doZivljaj neznanja, odnosno spoznaje — na neki nacin zapravo
i nije svojstvo savrSeno sveznajuceg uma, nego ucinak same njegove naravi, tj. u€inak ¢ina bitno
sadrZana u samoj njegovoj naravi (bez kojega on ne bi mogao biti ni savrSen ni sveznajudi). U tom
smislu, savrSeno sveznajuci um nije stati¢na supstancija, koja bi jednostavno bila sveznajuca, nego je
on dinami¢na stvarnost, supstancija odredena ¢inom (a ne tek svojstvom), koja sebe €ini savrseno
sveznajucom, ali oduvijek i zauvijek, po samoj svojoj naravi.

Taj ¢in (kojim savrSeni um oduvijek i zauvijek ¢ini sebe sama savrSeno sveznajucim) zacijelo je
svjestan — jer on svjesnome sveznanju savrienoga uma jednostavno ne moze promaknuti. Cin me-
dutim (bilo koji) svjestan je u mjeri u kojoj doticni Cinitelj zna, i to svjesno, sto on zapravo Cini (tim
¢inom), komu ili ¢emu on to ¢ini i radi ¢ega (s kojom svrhom), znajuéi pritom (svjesno) i da je on taj
koji to ¢ini. U svome svjesnome Cinu obesvjeStenja barem nekih svojih svjesnih znanja, savrseni um
dakle (kao Cinitelj, obesvjestitelj) zna, i to svjesno, svjesnim svojim znanjem, prvo, da obesvjestava
(tj. da nesto svjesno Cini ujedno i nesvjesnim) i da tim obesvjestenjem ujedno i uzivljava, drugo, da
obesvjestava doti¢na svoja svjesna znanja i da uZivljava sebe sama, savrSena, svjesno sveznajucega, u
nesto nesavrseno, neznanje, i u nekoga nesavriena, nesveznajucega, trece, da to sve Cini kako bi do-
ti¢na znanja bila ujedno i nesvjesna, a ne samo svjesna, i kako bi mu, nesvjesna, omogudila znati kako

_15_



DARIO SKARICA - UM, OBJEKT, ISTINA | VRIJEME

je to ne znati (i spoznati), tj. kako je to biti nesavrSen um, i kako bi ga to znanje Cinilo u potpunosti
sveznajucim, tj. takvim da zna ne samo sve stvari (s njihovim svojstvima i medusobnim relacijama)
nego i sva znanja i neznanja (sa svime Sto ta znanja i neznanja sa sobom nose) i sve umove (uz sebe
sama), koliko god nesavrseni bili, i to na savrSen nacin, svjesnim sveznanjem, Sto propozicijskim, sto
dozZivljajnim (u konacnici, dakle, radi savrSenstva, savrSenog sveznanja), pri ¢emu on, Cetvrto, zna (i
to, svjesno) da je upravo on taj koji to sve ¢ini, tome svemu i radi toga svega. Inace, kad nesto od toga
svega ne bi znao svjesno, bio bi on zapravo u svome ¢inu nesavrsen.

Vrijedi pritom posebno naglasiti da ¢cinom obesvjestenja barem nekih svojih svjesnih znanja sa-
vreni um biva oduvijek i zauvijek uZivljen u nesto drugo, $to nije on sam, nego je, dapace, njegovu
savrSenstvu strano — naime, u neznanje i u sve Sto neznanje sa sobom nosi (tj. u dvojbu, slutnju,
nagadanje, nadu, radost, iznenadenje, razocaranje, frustraciju itd.). Ne biva on, dakle, tim ¢inom
neznajudi, ve¢ samo u neznanje uzivljen. Ne ¢ini ga taj ¢in nesavrSenim, ve¢ samo u nesavrsenstvo
uzivljenim, sto mu omogucuje znati — oduvijek i zauvijek — ne samo sebe sama, savrSeni um, nego i
druge, nesavrsene umove.

Dodajmo, na koncu ovog razmatranja jos i sljedece dvije definicije, koje nam zapravo kazu da je
savrseni um u svome Cinu obesvjeStenja barem nekih svojih znanja nuzno (po samu svome savrsen-
stvu) i umjesan i mudar.

Umijece, naime, iz ove perspektive gledano, Cini se da je mjera u kojoj Cinitelj doticnim svojim
¢inom redovito poluci doti¢nu svrhu — npr. mjera u kojoj savrSeni um doti¢nim svojim ¢inom uistinu
obesvijesti doti¢na svoja znanja, uzivi sebe u neznanje i u nesavrsen um i poluci vlastito savrSenstvo.
Bududi da je po naravi svojoj savrSen, jasno je da savrSeni um svrhu svoga ¢ina moze poluciti samo
u potpunosti.

Mudrost pak Cini se da je, iz ove perspektive gledano, mjera u kojoj doti¢na svrha uistinu jest vri-
jedna Cina, ostvarenja. SavrSeni um mudar je u svome ¢inu obesvjestenja barem nekih svojih znanja,
tj. u ¢inu svoga uZivljenja u nesavrseni, nesveznajuci um, zato Sto savrSenstvo koje tim ¢inom postize
(savrSenstvo u pogledu znanja) uistinu jest svrha vrijedna ¢ina, ostvarenja. Dapace, bududi da je sa-
vrSen po samoj svojoj naravi, savrseni um zapravo ne bi ni mogao imati svrhu koja ne bi bila vrijedna
¢ina, ostvarenja. Cinila bi ga, naime, takva svrha nesavréenim.

6. Osjet

U ovom odsjecku istrazujem nije li mozda osjet taj Cin kojim savrSeno sveznajuéi um obesvjestava
barem neka svoja znanja, ¢ineci tako sebe uistinu sveznajuéim. Pritom su razmatranja (u ovom od-
sjecku) dobrim dijelom nadahnuta Husserlovim pojmom horizonta.*?

Sto se tice sama osjeta, on je zasebna vrsta znanja, razli¢ita od pojma, suda, sjecanja, zakljucka
itd. Osjet pokaze — neku boju, okus, miris, zvuk, toplinu, hladnoéu, mlakost, tvrdo¢u, mekocu itd.

1 Usp. o tom (Zagzebski, 2012: 39-51), (Zagzebski, 2016: 439-440, 442-443).

120 Husserlovu pojmu horizonta usp. npr. (Smith, 2003: 75-79, 122-123, 163, 167-171), (Zahavi, 2003: 70, 96-97), (Zahavi,
2011:111-112, 149-151).

_16_



DARIO SKARICA - UM, OBJEKT, ISTINA | VRIJEME

— ucini (tu boju, toplinu, tvrdocu itd.) nazo€nom (prezentnom). Osjeta je viSe vrsta: vizualni, audi-
tivni, olfaktorni itd. U tom smislu, osjet je i rod, zaseban rod znanja, onih koja pokaZu (vizualni osjet
boju, auditivni zvuk, olfaktorni miris itd.).

Pritom, osjet ne pokaze svaku kakvocu (boju, okus, miris itd.), ve¢ samo, u temporalnom pogledu,
ovu sadasnju, odnosno ove sadasnje (ne i one bivse, ni one buduce), u spacijalnom pogledu pak, ovu
ovdasnju, odnosno ove ovdasnje (tj. one koje su mu dostatno blizu, ne i one odveé daleke), u pogle-
du ekstenziteta, one dovoljno velike (ne i one premalene), u pogledu intenziteta, one dovoljno jake
(ne i one nedostatna intenziteta) itd.*?

SavrSenom umu osjet ne moZze biti stran, jer on u tom slucaju (bez ikakva osjeta) ne bi znao kako
je to vidjeti (crveno, plavo, crno itd.), okusiti (slatko, gorko, slanoitd.), ¢uti (klarinet, slavuja, vodopad
itd.), osjetiti (toplinu, smrad, bol itd.), Sto bi ga ¢inilo nesavrsenim (Stosta neznajuc¢im). Um koji toliko
toga ne bi znao, jednostavno ne bi bio savrsen (sveznajudi).**

Vrijedi pritom primijetiti da pokazujuéi kakvocu (sadasnju, ovdasnju, dostatno jaku i veliku itd.),
osjet sam po sebi niSta ne obesvijesti (ni bivse, ni buduce, ni predaleko, ni presitno, ni preslabo itd.).
Savrseni um, dakle, koji svjesnim svojim sveznanjem oduvijek i zauvijek zna izravno sve, ne biva
senzornim ¢inom liSen svjesnih svojih znanja o bivsem, budu¢em, predalekom, nedostatno jakom i
velikom itd., nego on i dalje sve to zna, izravno, svjesnim svojim sveznanjem, osjetom nepomucen.
Senzorni ga ¢in samo obogati osjetom okusa ili mirisa ili topline, boli itd. i osjetom nazo¢nosti dotic-
nih objekata (zvijezda, olovaka itd.). Bez osjeta, ti bi objekti bili savrSenom umu odsutni, premda bi
on znao da postoje i gdje toc¢no koji i kada i u kojem to¢no intenzitetu, ekstenzitetu itd.*

Ukratko, senzorni ¢in nije ujedno i ¢in obesvjestenja. Savrseno sveznajuéi um uZzivi se u neznanje
(dvojbu, slutnju, mnijenje itd.) i u spoznaju nekim drugim ¢inom, a ne samim osjetom.

S jedne strane, dakle, osjet je zasebna vrsta znanja, bez koje savrSeni um jednostavno ne bi bio
savrsen — stvari mu ne bi bile nazo¢ne (premda bi o njima sve znao), kakvoce stvari ne bi ni vidio,
ni ¢uo, ni osjetio, ni okusio (premda bi znao da postoje i gdje to¢no koja i kada, u kojoj mjeri itd.),
temporalnost bi mu bila doZivljajno strana itd. — ukratko, objekti njegova znanja bili bi neki strani, od-
sutni objekti, u nekom stranom, odsutnom svijetu (o kojem bi on svejedno sve znao, na neki prazan,
odsutan nacin). U tom smislu, osjet je zapravo nenadomjestiv i savrSenom umu zacijelo svojstven.

S druge strane, medutim, osjet je zapravo u neusporedivo vecoj mjeri neznanje nego znanje.
Razmislimo samo $to sve on ne pokaze: u temporalnom pogledu, ne pokaZze on ni bivse ni budu-
¢e, ve¢ samo sadasnje (kojega je neusporedivo manje i od biviega i od buduéega), u spacijalnom

13 Ovdasnjost je u ovom kontekstu izrazito relativna (ovisna o raznim faktorima). Ovdasnja je, primjerom, zvijezda svjetlo-
snim godinama daleka, kad je rijec o vizualnom osjetu, ali ne i olovka koji centimetar od mene, kad je rijec o taktilnom
osjetu, dok god je ne dodirnem. Isto vrijedi i za intenzitet i ekstenzitet: ta ista zvijezda, tog istog sjaja i veli¢ine, na nekoj
jos vecoj udaljenosti vise ne bi bila oku ni dostatno sjajna ni dostatno velika. Isto vrijedi i za sadasnjost: ta ista zvijezda,
na mjestu s kojeg je vidim jo$ uvijek (vizualno) sadasnja, na mjestu na kojem je vidim moZda je ve¢ odavno bivsa (u
svakom, pa i u vizualnom pogledu).

% Na neki nacin, dakle, savrSenom je umu svojstveno tijelo — u smislu doZivljajnoga tijela (Leib), a ne tek materijalnoga
tijela (Kérper). Razlika izmedu Leib i Kérper istaknuta je posebno u fenomenoloskoj tradiciji. Usp. o tom npr. (Smith,
2003: 220-224), (Zahavi, 2003: 101-109), (Zahavi, 2011: 152-168). Na problem bestjelesnoga sveznanja upozorava i
Zagzebski. Usp. (Zagzebski, 2013: 309, 312).

1 Naisto (‘odsutno’ znanje), u jednom drugom kontekstu, upozorava i Zagzebski. Usp. (Zagzebski, 2013: 311).

_17_



DARIO SKARICA - UM, OBJEKT, ISTINA | VRIJEME

pogledu, ne pokaZe on nista od svega onoga predalekoga (Cega je neusporedivo vise od ovdasnjega,
doti¢nom osjetu nepredaleka), u pogledu ekstenziteta, ne pokaZe on nista od svega onoga premale-
noga, u pogledu intenziteta, ne pokaze on nista od svega onoga nedovoljno intenzivna itd. — a to sve
(Sto osjet ne pokaze) ukupno je neusporedivo Sirega opsega od onoga $to osjet pokaze (sadasnje,
ovdasnje, dostatno jako i veliko itd.).

Iz nase perspektive, tj. iz perspektive nesavrSena uma, kojem Stosta nije znano (recimo, budu¢-
nost), osjet se, doduse, ne moze ni dozivjeti drukcije do kao spoznaja (splasnuce, redukcija dota-
dasnje neizvjesnosti), ali iz perspektive savrsenog uma osjet ne moze biti dozivljen kao smanjenje
neizvjesnosti, jer neizvjesnosti u savrSenom umu jednostavno nema, da bi je osjet mogao reducirati.
To sve $to mu osjet pokaZe savrSeni um zna i otprije — dapace, oduvijek — izravnim svojim svjesnim
sveznanjem. Iz perspektive savrSenog uma osjet je, doduse, zasebna i nenadomijestiva vrsta znanja,
ali i izrazito ogranic¢ena (tek na sadasnje, ovdasnje, dovoljno intenzivno, dovoljno ekstenzivno itd.),
tj. u neusporedivo vecoj mjeri on je zapravo (iz perspektive savrSenog uma) neznanje, a ne znanje.

Onako dakle kako znam da ovaj list papira ima i poledinu, premda je ne vidim i ne dodirujem,
tako i savrSeni um zna recimo to da ée za to€no tri minute sijevnuti munja, premda je josS uvijek ne
vidi i, kad ona sijevne, neée ga njen bljesak iznenaditi, niti ¢e ga dozZivjeti kao spoznaju (neceg novog,
Sto dotad nije znao), nego ¢e mu taj bljesak samo pokazati nesto Sto je on i otprije (oduvijek) znao
(na neki odsutan nacin, tj. bez nazo¢nosti sama doti¢nog objekta — munje, bljeska), to¢no onako kako
ni ja, opipavsi poledinu ovog lista, ne¢u spoznati da on ima poledinu, jer to znam i ovako, ne opipavsi
je. Nema dakle neizvjesnosti koja bi tim opipom bila razrijeSena. Nema dvojbe ima li taj list poledinu
ili nema, kao $to nema dvojbe ni u savrSenom umu hoce li za to¢no tri minute sijevnuti munja (ili
nece), nego on to oduvijek zna (da ce sijevnuti).

Drugim rije¢ima, morao bi savrSeni um obesvijestiti svoje znanje o toj munji, ako hoce njen blje-
sak dozivjeti kao spoznaju. Jer, osjet nije sam po sebi spoznaja, nego ovisno o okruzenju u kojem se
nade: okruZen neznanjem, bit ¢e on uistinu spoznaja (neceg novog, dotad neznanog), ali okruzen
sveznanjem, nece on biti spoznaja (neceg Sto taj sveznajuci um ne bi i otprije znao). U skladu s tim,
osjet je moguce doZivjeti kao spoznaju na dva nacina: prvo, kad je on uistinu okruzen neznanjem i,
drugo, kad je on, doduse, okruzen znanjem, ali nesvjesnim, tako da se doticnom umu pojavljuje kao
razrjeSenje dvojbe nastale u toj izostaloj njegovoj svijesti o vlastitom znanju. Buduéi da je po naravi
svojoj sveznajudi, tako da u neznanje ne moze pasti, savrSeni um moze dozivjeti osjet kao spoznaju
samo na potonji nacin (okruzivsi ga znanjima kojih nije svjestan).

Ukratko, kad je rije€ o savrSeno sveznajuéem umu, nije osjet taj koji obesvijesti (npr. znanja o
buduéem ili predalekom, presitnom itd.), nego on naprotiv Cini se da, okruzen veé obesvjestenim
znanjima, neka od njih zapravo vrati u svijest, posvijesti (ona naime o ovdasnjem, sadasnjem, do-
statno velikom itd.).

_18_



DARIO SKARICA - UM, OBJEKT, ISTINA | VRIJEME

7. Senzorna dezinformacija

U ovom odsjec¢ku uvodim u raspravu pojam cjelovitosti, koji mi se €ini kljuénim pri rjeSavanju
problema neznanja. Polazim pritom od fenomena senzornih dezinformacija.

Osjet naime moZe i dezinformirati, varati. Primjerom, uronim li Stap u vodu, donekle (recimo,
dopola), vidjet ¢u ga prelomljenim, premda je on zapravo i dalje ravan. Dapace, razotkrijem li tu
varku (senzornu, vizualnu), i dalje ¢u taj Stap vidjeti prelomljenim, a ne ravnim, premda ¢u znati da
je ravan. Vid dakle kao da je neki zaseban um, mimo znanja, samosvojan, koji se ne da znanjem kori-
girati. U tom smislu, razotkrivanje vizualne dezinformacije rada odredenom unutrasnjom napetoscu,
u kojoj kao da se pojavljujem sam sebi dvoseban: jednim sobom znajuci da je taj Stap i dalje ravan,
drugim sobom videdi ga, usprkos tom znanju, i dalje prelomljenim. Kao da, dakle, jedan te isti, nisam
zapravo jedan, nego dva uma.'®

No, ‘dvoumnim’ se sebi ucinim tek kad razotkrijem senzornu dezinformaciju (tek kad shvatim
da je Stap zapravo ravan, a ne prelomljen, kakvim mi se vizualno ¢ini). Zadrzimo se nakratko na tom
¢inu razotkrivanja senzorne dezinformacije, ras¢lanimo ga, pokusajmo utvrditi Sto sve on ukljuéuje
(barem ono sve sto nam je u ovom kontekstu bitno).

Senzornu dezinformaciju razotkrijem shvativsi da je Stap zapravo ravan (a ne prelomljen). Samim
tim shvatim da me osjet vara, ali i da sam kao osjetitelj (viditelj), barem u ovom slucaju (sa Stapom
uronjenim u vodu), nepouzdan. Tri su dakle objekta tog shvacanja: prvo, sam doti¢ni Stap, drugo,
osjet (videnje) tog Stapa, trece, viditelj (osjetitelj), koji taj Stap vidi. Pritom, ta tri objekta shvacam ra-
zlicito: Stap kao nesto odvojeno od mene, osjet kao nesto moje (Sto dakle nije odvojeno od mene, ali
nije ni isto Sto i ja sam), osjetitelja pak kao sebe sama, a ne tek nesto moje (poput osjeta), pogotovo
pak ne kao nesto odvojeno od mene (poput Stapa, bicikla, jezera itd.). Subjekt, medutim, u sva tri je
slucaja jedan te isti: ja sam (shvatitelj), u prvom sluéaju shvaéanjem postavljen spram neceg odvo-
jena od mene, u drugom slucaju spram neceg moga, u tre¢em slucaju spram sama sebe. Posrijedi
je dakle u sva tri slucaja naspramnost kao odnos izmedu subjekta i objekta, ali naspramnost u trima
svojim bitno razli¢itim varijantama: prvo, naspramnost koja odvaja objekt od subjekta, drugo, na-
spramnost koja dijeli (luci) objekt od subjekta, ali ga pritom ne odvaja od njega, trece, naspramnost
koja luci subjekt od objekta, ali ne i objekt od subjekta, tj. ona u kojoj se kao shvatitelj postavljam
spram osjetitelja, ali ne kao spram koga (ili ¢ega) drugoga, bilo odvojena od mene, bilo moga, nego
kao spram sama sebe.

Drugim rije¢ima, €in kojim shvatim da me moj osjet vara cin je kojim se dijelim od njega kao
subjekt (shvatitelj) od svoga objekta, pri ¢emu taj objekt ne shvacam kao nesto odvojeno od mene
(onako kako shvaé¢am Stap ili brdo, more, otok itd.), nego ga drZzim i dalje svojim osjetom, od kojega
sam samo odijeljen (kao subjekt od svoga objekta), ali ne i odvojen. Tomu nasuprot, ¢in kojim shvatim
da sam kao osjetitelj (viditelj) nepouzdan ¢in je kojim se dijelim od sebe sama (viditelja, osjetitelja)
kao subjekt (shvatitelj) od svoga objekta, ali se pritom ne odvajam od sebe sama, jer tog osjetitelja

1 To iskustvo dvosebnosti ¢ini se posebno izraZzenim u slucajevima oporavka od rane sljepoce. Usp. o tom npr. (Gregory i
Wallace, 1963).

_19_



DARIO SKARICA - UM, OBJEKT, ISTINA | VRIJEME

ne shvacam kao nekog drugog, nego kao sebe sama. Identificiram dakle svoj objekt (osjetitelja, vidi-
telja) kao sebe sama. Dijelim se od njega samo kao Cinitelj (shvatitelj, subjekt), ne i objektivno.

To dijeljenje bez odvajanja zapravo je rast. Rast naime mozZemo shvatiti upravo kao dijeljenje bez
odvajanja. Stablo npr. raste tako da se njegovo deblo dijeli od njegova korijena (izrasta iz njega) i
krosnja od debla, ali bez odvajanja, tj. tako da se oni ne odvajaju od dijela iz kojeg izrastaju, od kojeg
se u tom izrastanju dijele kao nesto novo, drukgije (deblo, a ne korijen, i kro$nja, a ne deblo). To zo-
vemo rastom, izrastanje dijelova jednih iz drugih, u kojem odvajanja nema, nasuprot komadanju, u
kojem se dijelovi dijele jedan od drugoga tako da se jedan od drugoga odvajaju.

Pritom, izrastanje nije isto $to i povedavanje. Povecavanje je vezano uz nesto veé postojeée, nje-
govo bivanje sve vecim i ve¢im — primjerom, korijen koji biva sve veéim (zauzimajuci sve vise pro-
stora). lzrastanje je medutim vezano uz nesto novo, drukcije od vec postojeceg, premda od njega
neodvojeno — primjerom, deblo izraslo iz korijena kao nesto novo, od korijena razli¢ito, premda ne i
odvojeno od njega. Pukim povecavanjem korijena ne bismo nikad dobili deblo.

Primijetimo da izrastanje ukljuc¢uje naspramnost: deblo izrasta ne samo iz korijena nego i spram
njega, kao nesto novo, drukcije (deblo, a ne korijen).

Primijetimo takoder da je rast, u strozem smislu te rijeci, kako ga ovdje shvaéam, vezan uz cjelinu,
a ne dio. Rast je zapravo bivanje cjelovitijim (ne nuzno i ve¢im). Povecavanje je kvantitativna mijena,
koja ne mora ukljucivati rast (u smjeru bivanja cjelovitijim). Rast je medutim na svoj nacin zapravo
supstancijalna mijena, mijena doti¢ne supstancije u smjeru sve vece njezine cjelovitosti. Dok je jos
korijen, stablo raste spram sebe sama (korijena) u nesto cjelovitije (korijen i deblo). Dok je jos korijen
i deblo, stablo raste spram sebe sama (korijena i debla) u nesto jos cjelovitije (korijen, deblo i kros-
nju). Rast dakle uklju¢uje samonaspramnost: cjelina raste uvijek spram sebe same necjelovite u sebe
samu cjelovitiju (odnosno, u konacnici, u sebe samu cjelovitu).

Na isti nacin, razotkrivajuéi senzornu iluziju, zapravo rastem. Primjerice, u vizualnoj sam iluziji
samo njen viditelj, ne i shvatitelj. Shvacajuéi je medutim (kao iluziju), bivam ujedno i njen shvatitelj (a
ne samo viditelj). Dijelim se dakle (u tom shvac¢anju) od nje i od sebe sama (njena viditelja) kao njen
shvatitelj (a ne samo viditelj). Izrastam spram nje i spram sebe sama (njena viditelja) u nesto novo
(¢ega u njoj samoj nema), u njena shvatitelja i u shvatitelja sebe sama kao nepouzdana viditelja, pri
¢emu se tim izrastanjem (dijeljenjem, distanciranjem) ne odvajam od sebe sama (viditelja) — jer, ne
distanciram se (tim shva¢anjem) od koga drugoga, nego od sebe sama (kao sebe sama).

Ukratko, rastem, bivam bogatiji, cjelovitiji (ne samo viditelj te iluzije nego i njen shvatitelj). Ne osta-
jem dakle jednostavno njen viditelj i ne postajem jednostavno njen shvatitelj, nego bivam i jedno i
drugo, i viditelj i shvatitelj, cjelina. Drugim rijeCima, nije posrijedi tek mijena (viditelja u shvatitelja),
nego rast, s kojim prestajem biti jednostavan (samo viditelj te iluzije) i postajem cjelovit (ne samo njen
viditelj nego i shvatitelj). Dapace, u tom rastu ne samo da bivam shvatitelj te iluzije nego i shvatitelj
sebe sama (kao vizualno nepouzdana). Ta cjelovitost, izrasla iz pukog videnja te iluzije, ukljucuje dakle i
moment samonaspramnosti. Rastem ne samo spram ¢ega drugoga, od mene odvojena ili neodvojena
(moga), nego i spram sebe sama (viditelja). Bivam tim rastom cjelina, u sebi samoj zaokruZena upravo
tom samonaspramnosc¢u, kojom ne sezem preko sebe sama (s onu stranu vlastita sebstva).

_20_



DARIO SKARICA - UM, OBJEKT, ISTINA | VRIJEME

To pak znaci da ona ‘dvoumnost’, u kojoj vid kao da je neki drugi um, zaseban, samosvojan, nasu-
prot znanju, kojim se ne da korigirati, zapravo nije neka totalna i nezacijeljena dvosebnost, rascjep,
nego tek neka lokalna i zacijeljena dvosebnost (takoreci, oziljak), jer taj vid nije neki tudi vid, meni
stran, od mene odvojen, nego upravo moj vid, i taj viditelj (tog Stapa uronjena u vodu) nije netko
drugi, s onu stranu moga sebstva, nego upravo ja sam. Koliko god da se svojim sadrzajem to videnje
nikako ne uklapa u cjelovito moje znanje o tom Stapu i njegovu obliku, ipak se samo to neuklapanje
dogada unutar mene sama, jednostavno zato Sto ga uspijevam uklopiti u cjelovito svoje znanje o sebi
samu, naime tako da doti¢ni sadrzaj shvatim kao dezinformaciju, tj. tako da vlastito videnje shvatim
kao varku i sebe sama kao um koji moze biti i dezinformiran. Pojam dezinformacije omoguduje mi
dakle opasnost rascjepa (totalne i nezacijeljene dvosebnosti) nadici, vlastitu dvoumnost nadrasti
(zacijeliti je i lokalizirati).

Drugim rijec¢ima, s pojmom dvoumnosti (dvosebnosti) treba postupati oprezno, jer je ona (dvou-
mnost, dvosebnost —ili, uopce, viSeumnost, visSesebnost) obi¢no lokalna i zacijeljena, tako da zapra-
VO ne ugrozava cjelovitost doti¢cnoga uma.

8. Opazajicin

U ovom odsjec¢ku primjenjujem pojam cjelovitosti najprije u razumijevanju opazajne svijesti, po-
tom i u razumijevanju svjesnog Cina.

Sto se tie opaZajne svijesti, treba istaknuti da ona nije jednostavna, elementarna, poput osjeta,
nego cjelovita. Ne samo da u opaZajnoj svijesti maloprijasnje osjete zadrzim kao maloprijasnje, inte-
grirajudi ih, uz aktualni osjet, u svijest o dosadasnjem tijeku zbivanja, mijene, koju opazam (bilo da je
posrijedi mijena neke kakvoée u neku drugu kakvocu, recimo, modrine u bjelinu, bilo da je posrijedi
kretanje nekog tijela kroz prostor, koje pratim, itd.), nego uz to i nagadam (u toj istoj svojoj opazajnoj
svijesti) o daljnjem tijeku te mijene ili taj tijek mozda naslu¢ujem ili mozda podrazumijevam da ¢e biti
ovakav, a ne onakav (pa me u tom pogledu nadolazeci osjeti iznenade ili ne iznenade).!” Nisam dakle
tijekom te mijene svjestan samo onog u doticnom trenutku aktualnog stanja stvari, kakvom elemen-
tarnom, jednostavnom svijes¢u (osjetom), nego sam sve vrijeme svjestan cjeline, svega doti¢noga
objekta (mijene), dosadasnjeg njegova dijela kao dosadasnjeg, zadrZavsi ga u svojoj (opazajnoj) svije-
sti, sadasnjega kao sadasnjega, osjetom, nadolazeéeg kao nadolazeceg, anticipativno ga naslucujuci
ili podrazumijevajuci ovakvim, a ne onakvim, ili samo nagadajuci o njemu (kakav ¢e biti) itd. Nije
dakle moja opazajna svijest elementarna, puki osjet, ograni¢en samo na trenutacno stanje stvari,
niti je ona tek djelomicna, ograni¢ena samo na dosadasniji tijek doti¢nog zbivanja, mijene, nego je
ona cjelovita, prodirudi (slutnjom, nagadanjem, podrazumijevanjem ili kakvom drugom svojom anti-
cipativhom sastavnicom) i u nadolazeci tijek te mijene, tog zbivanja, obuhvacajuéi ga dakle cijela, sto
retencijom (dosadasnji njegov tijek), Sto osjetom (aktualni njegov trenutak), Sto protencijom (daljnji,

17 Kad je rije¢ o maloprijasnjim osjetima, ukoliko su i kako zadrZani u opaZajnoj svijesti, sklon sam rabiti Husserlov termin
retencija. Kad je rije¢ o daljnjem, buduéem tijeku doti¢noga zbivanja, ukoliko je i kako prisutan u opaZajnoj svijesti,
rabim obi¢no termin (opaZajna) anticipacija, uobi¢ajen u znanstvenoj psihologiji, a ne Husserlov termin protencija. O
Husserlovim pojmovima retencija i protencija usp. npr. (Smith, 2003: 86-100), (Zahavi, 2003: 81-86), (Zahavi, 2011:
127-134). O znanstvenim istrazivanjima (perceptivne) anticipacije usp. npr. (Bubi¢, Von Cramon i Schubotz, 2010).

_21_



DARIO SKARICA - UM, OBJEKT, ISTINA | VRIJEME

odsadasnji njegov tijek), pri ¢emu ona nije cjelovita u tom smislu da bi znala unaprijed i ono nadola-
zece, nego u tom smislu da sve vrijeme misli sve, cjelinu doticne mijene, znanjem (Sto retentivnim,
Sto senzornim) ono dosadasnje i sadasnje, neznanjem (slutnjom, nagadanjem, podrazumijevanjem
itd.) ono buducde, nadolazece.

Pa i kad bi bila izloZzena jednom jedinom osjetu ikad, ne bi opaZajna svijest bila jednostavna, ele-
mentarna, ticudi se samo tog osjeta, nego bi ga ona bila svjesna kao sadasnjega, spram svega onoga
eventualno nadolazecega i spram svega onoga dosad senzorno izostaloga, ili bi ga bila svjesna kao
maloprijasnjega (ili negdasnjega, davnoga itd.), spram svega onoga senzorno izostaloga prije i nakon
njega. Ne bi se dakle ona ticala samo njega nego i cjeline (temporalne), makar i senzorno prazne (uz
izuzetak njega sama), unutar koje bi se on tek i mogao pojaviti kao jedan jedini dosad (ili ikad).

Drugim rijeCima, taj bi osjet bio (kao i svaki drugi) integriran u temporalnu strukturu doti¢noga
uma. Opazaj zapravo i nije drugo do integracija osjeta u sveukupnu strukturu doti¢cnoga uma u da-
nom trenutku — temporalnu, spacijalnu, pojmovnu itd. Primjerom, opazajudi kretanje nekog tijela,
integriram aktualne osjete ne samo u temporalnu nego i u spacijalnu strukturu svoga uma (u svoju
predodzbu prostora);*®ili, prepoznavajuci neko lice, integriram (uklapam) aktualni osjet u sveukupna
svoja znanja (otprije stec¢ena) o doti¢noj osobi i njenu licu;* ili, ¢itajudi, integriram (ucijelim) aktualnu
senzornu informaciju o crnim crtama na bijeloj podlozi u svoja odavno ste¢ena znanja o znacenju tih
crta, pojedinih i u nizu (kakav ve¢ jest preda mnom);? itd.

Ukratko, opaZajna je svijest cjelovita u tom smislu da kontinuirano integrira (uklapa, ucjeljuje)
pojedine osjete u sveukupnu strukturu doti¢noga uma (u danom trenutku) —temporalnu, spacijalnu,
pojmovnu itd. Kontinuirani rezultat tog uklapanja zovemo opaZajem (percepcijom) doticnoga objek-
ta i njegova kretanja (ili mirovanja), mijene ili stanja itd. u doti¢noj okolini i, uopce, u svijetu.

Sto se pak ti¢e svjesnoga ¢ina, vrijedi primijetiti da sam i njega svjestan na cjelovit na¢in. Naime,
koliko god da obi¢no nisam potanko svjestan svakog koraka i detalja same njegove izvedbe, ipak
sam (obi¢no) svjestan svega onog u cjelini bitnoga: prvo, sto zapravo ¢inim, drugo, komu ili éemu to
¢inim, trece, s kojom svrhom i, Cetvrto, da to ¢inim ja, a ne netko drugi. Izvedba je dakle uglavhom
nesvjesna, ali je svjesna cjelina samoga Cina, tj. sve ono sto ga Cini upravo tim ¢inom, a ne nekim dru-
gim.?! Primjerom, kad izgovorim neku poruku, svjestan sam da sam je izgovorio ja (a ne netko drugi)
i da sam je uputio doti¢noj osobi ili doticnim osobama (a ne kome drugome) i da sam je izgovorio sa
svrhom da tu osobu (ili osobe) izvijestim o doticnom dogadaju ili stanju i da je pritom rije¢ upravo
o tom dogadaju ili stanju (a ne o ¢emu drugome), ali pritom nisam izravno svjestan same izvedbe,
kojom doti¢ne glasove izgovaram ($to zapravo ¢inim sa svojim dahom, glasnicama, jezikom, usnama
itd.), nego te glasove jednostavno izgovorim, ne znajuéi zapravo ni sam kako (uceci eventualno o tom
tek posredno, iz znanosti, fonetike).

8 Kad te predodzbe ne bih imao, ne bih mogao ni percipirati kretanje tog tijela kroz prostor.
19 Kad tih znanja ne bih imao, ne bih mogao to lice prepoznati.
20 Kad tih znanja nisam imao, nisam mogao ni Citati, sve dok ih nisam stekao (tj. sve dok nisam naudio Citati).

2L Usp. o tom (tj. o egzekutivnoj ignoranciji) npr. (Baars, 1988: 248-257, 376), (Hommel, 2013), (Velmans, 2002: 8-9). Usp.
takoder Kochove ideje o egzekutivnom sazetku. (Koch, 2004: 233-235, 335).

_22_



DARIO SKARICA - UM, OBJEKT, ISTINA | VRIJEME

U skladu s tim mogli bismo zakljuéiti da je i savrSeno sveznajuci um svjestan svoga ¢ina u prvom
redu na cjelovit nacin, znajuci naime svjesno u prvom redu ono sve $to taj ¢in Cini upravo tim ¢inom
(a ne nekim drugim), tj. znajudi (i to svjesno) Sto tim ¢inom ¢ini i komu (ili ¢emu) i radi ¢ega i, k tome
svemu, da to ¢ini on sam (a ne netko drugi), ali uz to sve savrSeno sveznajuci um zna svjesno i svaku
pojedinost same izvedbe tog Cina — inaCe, ne bi on bio savrSeno (svjesno) sveznajuci.

To pak znadi da je savrSeno sveznajuci um pri svjesnom obesvjestavanju barem nekih svojih zna-
nja svjestan sama sebe na cjelovit nacin, tj. ne samo kao Cinitelja (koji obesvjestava) nego i kao trpi-
telja (koji tim obesvjestenjem biva nesvjestan barem nekih svojih znanja), ali i kao svrhe tim ¢inom
polucene (a to je on sam ne samo svjestan svih svojih znanja nego ujedno i nesvjestan barem nekih
od njih, znajudi tako i kako je to ne znati, Sto ga Cini uistinu sveznaju¢im). Problem je pritom onaj
veé spomenuti: kako je naime moguce da jedan te isti um istih svojih znanja bude ujedno i svjestan
i nesvjestan. No, odgodimo pokusaj rjeSavanja tog problema za sljedece odsjecke. U ovom pak usre-
dotocimo se (sasvim ukratko) joS samo na cjelovitost samosvijesti savrSeno sveznajuceg uma, tj. na
cjelovitost njegove svijesti o sebi samu.

Kao Sto, shvativsi da me neki osjet vara, bivam svjestan sebe i kao shvatitelja, proziratelja (te var-
ke) i kao (njena) viditelja, koji (tom varkom) biva i dalje (vizualno) prevaren, tako i savrSeno svezna-
juéi um biva (oduvijek i zauvijek, po samoj svojoj naravi) pri ¢inu obesvjestenja barem nekih svojih
znanja svjestan sebe sama i kao Cinitelja i kao trpitelja i kao svrhe (tim ¢inom polucene), jer tog uma
nesvjesna barem nekih svojih znanja ne biva on tim ¢inom svjestan kao nekog drugog uma, nego
upravo kao sebe sama. Posrijedi je dakle samonaspramnost, u kojoj subjekt (svjesnosveznajuci um)
biva svjestan svoga objekta (sasvim ili barem donekle nesvjesno sveznajuéeg uma) kao sama sebe.

Razlika je samo u tom da savrseno sveznajuci um biva oduvijek (i zauvijek), po samoj svojoj na-
ravi, cjelovit — i Cinitelj i trpitelj i polucena svrha, tj. (oduvijek i zauvijek) svojih znanja (barem nekih)
ujedno i svjestan i nesvjestan — dok nesavrSeni um biva cjelovit (ili barem sve cjelovitiji) tek s vreme-
nom, shvativsi npr. u nekom trenutku (ne prije i ne oduvijek) svoj osjet (ovaj ili onaj) kao dezinforma-
ciju (ili informaciju). SavrSeno sveznaju¢i um dakle oduvijek je i zauvijek, po samoj svojoj savrsenoj
naravi, izrastao iz sebe sama svjesno sveznajuéeg u sebe sama barem Stogod i nesvjesno (a ne samo
svjesno) znajucega. U njemu dakle rasta u temporalnom smislu te rije¢i zapravo nema.

Zakljuc¢imo ovaj odsjecak sljede¢im kratkim razmatranjem, koje ée nam posluZziti kao smjernica za
daljnja istrazivanja savrSeno sveznajuéeg uma (u sljedec¢im, zavrsnim odsjeccima ovog rada). Naime,
kad varku shvatim (onu sa Stapom uronjenim u vodu), viSe nisam prevaren, jer sam je shvatio, proz-
reo, ali zapravo na neki nacin pritom i dalje sam (njome) prevaren — naime, vizualno (jer taj Stap i
dalje vidim prelomljenim, a ne ravnim, kakav uistinu jest). Kako je to moguce — da jedan te isti um
(ja) u pogledu istoga objekta (Stapa uronjena u vodu) bude ujedno i prevaren i neprevaren? Odgovor
se, rekao bih, krije u cjelovitosti doticnoga uma. Bududéi da sa shvacanjem te varke ne bivam jedno-
stavan (tek njezin shvatitelj), nego cjelovit (ujedno i njen shvatitelj i njen viditelj), ja je jednim sobom
(kao shvatitelj) prozrem i samim tim bivam (njome) neprevaren, dok je u isto vrijeme drugim sobom
(kao njen viditelj) vidim i dalje takvom kakva je i bila (prije tog shva¢anja — naime, bitno druk¢ijom od
same doti¢ne stvarnosti), ostajuci dakle njome i dalje prevaren, ali samo vizualno, ne i intelektualno
(kao njen shvatitelj). Na isti nacin i savrSeno sveznajuc¢i um mozda je istih svojih znanja ovako (jednim

_23_



DARIO SKARICA - UM, OBJEKT, ISTINA | VRIJEME

sobom) svjestan, onako pak (nekim drugim sobom) nesvjestan, pri ¢emu ta dva njegova sebstva,
premda odijeljena jedno od drugoga, ne bi bila i odvojena jedno od drugoga, nego bi nekom medu-
sobnom samonaspramnoscu Cinila zapravo jedno te isto cjelovito sebstvo, unutar kojega bi njihova
zasebnost, samosvojnost bila lokalizirana i zacijeljena.?

9. Iskustvo rascjepa

U ovom odsjecku razmatram iskustvo odvojenosti od sebe sama, savrSenu umu neprimjereno
(premda dostupno, u ¢inu njegova uZivljavanja u nesavrseni um).?

Primjerom, ako ne bih bio svjestan nekog objekta, ni vizualno, ni taktilno, ni olfaktivno itd., ali
bih svejedno pukim pogadanjem dao svaki put to¢an odgovor na pojedina pitanja o njemu (recimo,
o njegovu obliku, boji, velic¢ini, mirisu itd.), zakljucio bih da ipak na neki nac¢in znam o tom objektu
Stosta (mozda i sve), premda ga nisam svjestan, ni njega ni toga svega $to o njemu znam. Moje bi
znanje, dakle, o tom objektu i o njegovoj boji, obliku, mirisu itd. bilo nesvjesno.

Ili, recimo da tijekom ove godine nisam svjestan vremenskih prilika u Ninu, ni izravno (buduci da
me u Ninu ove godine nema), ni testimonijski (bududi da izvjesStaje o vremenu ne pratim, niti znam
ikoga u Ninu tko bi me o tim prilikama mogao izvijestiti), ali svejedno pukim pogadanjem dam svaki
put, dan za danom, sat za satom, to¢an odgovor na pojedina pitanja o tim prilikama (recimo: pada
li kisa, puse li vjetar, koja je temperatura itd. taj trenutak u Ninu), zakljucio bih da ipak na neki nacin
znam te istine, premda ih nisam svjestan. Moje znanje o njima bilo bi, dakle, nesvjesno.

Ukratko, svjesno bismo znanje mogli definirati kao ono pri kojem je um svjestan doti¢noga objek-
ta ili istine (npr. trenutacnih vremenskih prilika u Stonu). Tomu nasuprot, nesvjesno bi znanje bilo
ono pri kojem um nije svjestan doti¢noga objekta (ili istine), ali ga svejedno zna, na neki stran, ne-
svjestan nacin.

Dobar je primjer nesvjesnoga znanja tzv. slijepi vid. Sljepovidna osoba nije svjesna nicega u jed-
nom dijelu svoga vidnog polja. MoZe dakle ona o objektima u tom dijelu svoga vidnoga polja samo
nagadati (recimo, kojeg su oblika, jesu li polozeni uspravno ili vodoravno itd.). Nagadajuci, medutim,
sliepovidna osoba pogodi uvijek znatno iznad statisti¢ki o¢ekivanoga, Sto znadi da je to njeno naga-
danje zapravo ‘nagadanje’, vodeno (barem donekle) nekim znanjem (premda nesvjesnim i ograni-
¢enim), a ne (u potpunu neznanju) prepusteno pukom slucaju, bez ikakva vodstva. ObavijeStena o
rezultatima svoga ‘nagadanja’, sljepovidna osoba reagira iznenadenjem i nevjericom.?*

Primijetimo da pri nesvjesnome znanju po definiciji postoje, uvijek i nuzno, neki objektivni poka-
zatelji, primijeceni ili neprimijeceni, koji o njemu svjedoce (da postoji). Premda se nesvjesno znanje
ne ocituje dotichome umu izravno, samoj neposrednoj njegovoj svijesti, ono mu se ipak ocituje (i

22 Pritom bi savrseno sveznajuci um bio cjelovit po samoj svojoj naravi, a ne kakvim povoljnim stjecajem okolnosti. Drugim
rijeCima, rascjep savrseno sveznaju¢eg uma jednostavno ne bi bio moguc.

2 Obuhvatnije o iskustvu rascjepa (disocijacije) usp. npr. (Young, 1996).

24 0 slijepome vidu usp. npr. (Weiskrantz, 1986), (Young, 1996: 125-129), (Weiskrantz, 2007), (Koch, 2004: 220-222).
Ovdje se drzim standardne interpretacije fenomena sljepovidnosti, jednostavno zato Sto nema potrebe upustati se (u
ovom radu) u inace i te kako zanimljivu raspravu o toj interpretaciji. Usp. o toj raspravi (Cowey, 2004), (Phillips, 2021).

_24_



DARIO SKARICA - UM, OBJEKT, ISTINA | VRIJEME

njemu samu i nama drugima) posredno, preko tih pokazatelja, objektivno (npr. u statisticki neoce-
kivano visokoj to¢nosti njegovih ‘pukih nagadanja’ o objektu kojega uopce nije svjestan). Bez tih
pokazatelja nicega ne bi bilo u ¢emu bi se ta znanja pokazala uistinu postoje¢ima. (Tvrditi da stijena,
plamen ili voda imaju neka svoja nesvjesna znanja, koja se ni u ¢emu ne ocituju, posve je besmisleno
i samu pojmu nesvjesnoga znanja neprimjereno.)

Primijetimo takoder da je nesvjesno znanje zapravo konstrukt, opravdan inferencijski, zakljuc-
kom, na temelju objektivnih pokazatelja, a ne izravno, samim iskustvom (doti¢noga) znanja. Taj kon-
strukt objasnjava doti¢ni fenomen (recimo, statisticki neocekivano visoku to¢nost ‘pukih nagadanja’
doti¢noga uma o objektu kojega on uopce nije svjestan). On je vjerojatno najbolje, mozda ¢ak i jedi-
no uvjerljivo objasnjenje tog fenomena i to ga ¢ini (spoznajno) opravdanim. Tomu nasuprot, sviesno
znanje nije konstrukt (tek teorija, objasnjenje), nego po samoj svojoj naravi ukljucuje iskustvo, doziv-
ljaj znanja (koliko god da i objasnjava).

Kad shvatim, na temelju objektivnih pokazatelja, da zapravo vidim doti¢ne objekte, premda ih
nisam svjestan, bivam toga svoga (nesvjesnoga) videnja svjestan, ali inferencijski (svijes¢u proiste-
klom iz zakljucka, na temelju objektivnih pokazatelja), zaobilazno, a ne izravno (samim dozivljajem,
iskustvom tog videnja). | dalje, dakle, to videnje ne osje¢am izravno svojim videnjem, nego ga takvim
samo znam. Svojim pak osjeéam i dalje nevidenje tih objekata i puko nagadanje o njihovu obliku,
boji, polozaju, veli¢ini itd. Ta spoznaja (da te objekte vidim nesvjesno) rada dakle u meni jasnim
konfliktom: s jedne strane, naime, znam da ih vidim, s druge pak strane, i dalje ih jednostavno ne
vidim. Zato se tome svome nesvjesnome videnju tih objekata ¢udim, kad ga otkrijem, i primam ga s
izrazitom ili barem primjetnom nevjericom.

Pritom, kad shvatim, na temelju objektivnih pokazatelja, da te objekte zapravo vidim, premda
ih nisam svjestan, bivam svjestan sebe sama nesvjesnoga njihova viditelja, ali inferencijski (svijeSc¢u
proisteklom iz zakljuc¢ka, na temelju objektivnih pokazatelja), a ne izravno (samim iskustvom, do-
Zivljajem sebe sama kao njihova viditelja). | dalje se dakle ne osjecam viditeljem tih objekata, nego
samo znam da sam to ja. Dapace, osjecam se i dalje njihovim neviditeljem (i pukim nagadateljem
njihova oblika, poloZaja, boje itd.). Ta spoznaja (da te objekte zapravo vidim, premda nesvjesno) rada
dakle u meni jasnim konfliktom: s jedne strane, naime, znam da jesam njihov viditelj, s druge stra-
ne, medutim, jednostavno ih i dalje ne vidim (pa se i ne osje¢am njihovim viditeljem, ni najmanje).
Drugim rije¢ima, osje¢am sebe nesvjesna njihova viditelja sebi samu (svjesnu njihovu neviditelju)
posve stranim (doZivljajno posve odsutnim, inosebnim), kao da je to zapravo netko drugi, a ne ja
sam. To iskustvo sebe sama kao nekoga drugoga, pravomu sebi strana, zapravo je iskustvo rascjepa
(nezacijeljene dvosebnosti), u kojem kao da nisam samo onaj koji oCito jesam nego i netko drugi,
mimo toga izravno ocitoga sebe — sloZen dakle od tih dvaju sebstava (onog izravno, doZivljajno ocita
i onog dozivljajno odsutna, strana), a ne cjelovit (jedan te isti).?

% Pritom je u slucaju sljepovidnosti taj rascjep izrazito lokalan (premda nezacijeljen). Isti takav dojam izrazito lokalna,
premda nezacijeljena rascjepa moguc je i pri otkricu vlastitih nesvjesnih znanja u okviru drugih vrsta subliminalne per-
cepcije — primjerice, u okviru prozopagnozije ili simultanagnozije. O subliminalnoj percepciji usp. npr. (Merikle, 2000),
(Merikle i Daneman, 2000), (Merikle, 1998). O prozopagnoziji usp. npr. (Damasio, Damasio, i Van Hoesen, 1982), (Tranel
i Damasio, 1985), (Young, 1996: 130-132). O simultanagnoziji usp. npr. (Denburg, Jones, i Tranel, 2009). U slucajevima
razrezanog mozga (split brain) taj rascjep, nezacijeljena dvosebnost, doima se znatno ozbiljnijim nego u slucajevima

_25_



DARIO SKARICA - UM, OBJEKT, ISTINA | VRIJEME

U skladu s tim, savrSeno sveznajuéi um koji bi barem neka svoja znanja obesvjeStavao onako
kako obesvjestava slijepi vid Cinio bi zapravo tim ¢inom sama sebe sloZenim, necjelovitim, sebi samu
stranim, dozivljajno odsutnim — ukratko, nesavrSenim — sto zacijelo ne bi odgovaralo samoj savrsenoj
njegovoj naravi. Mora dakle savrSeno sveznajuci um, da bi bio uistinu savrSen u svome sveznaniju,
obesvjestavati barem neka svoja znanja na neki drugi nacin, a ne onako kako obesvjestava slijepi vid.
Mora to obesvjesStavanje sacuvati njegovu cjelovitost, zacijeliti eventualnu dvosebnost, nadrasti je,
tako da u nesvjesnome sebi on ne bude sam sebi stran (puki konstrukt, koliko god opravdan), nego
i dozZivljajno prisutan (makar i na samom rubu svoje izravne, dozZivljajne svijesti, svoga iskustva). Jer,
dozZivljaj (sebe sama kao sebe sama), kad je o umu rijec, nije sporedan, nego bitan.

10. Potencijalna svijest

U ovom odsjecku razmatram ideju nesvjesnoga kao potencijalno svjesnoga, oslanjajudi se pritom
posebno na fenomene spavanja, budnosti, budenja i pospanosti.

Dok spavam nisam svjestan nicega, pa ni sama sebe. Kad se probudim opet sam svjestan koje-
¢ega, pa i sama sebe (istoga onoga koji je zaspao, nekoliko sati prije tog budenja). Cini se dakle da
kad zaspem moja svijest nestane sasvim, tako da je tijekom spavanja ni na koji nacin vise nema. To je
barem prvi dojam. No, ako je tomu uistinu tako, kako to da se ne probudim kao netko sasvim drugi,
novi, a ne isti onaj koji je zaspao, tj. kako to da se ne probudim s nekom posve novom svijeséu, o sebi
kao nekom posve drugom, novom, a ne onom istom koji je zaspao. Drugim rije¢ima, ini se da spava-
nje ipak na neki nacin ¢uva moju svijest upravo onom istom koja je bila i prije nego Sto sam zaspao,
tj. ¢ini se da kad zaspem moja svijest ipak ne iS¢ezne sasvim, tako da je viSe ni na koji nacin nema,
nego ona sve vrijeme spavanja i dalje postoji, samo ne viSe aktualno, nego potencijalno, otprilike
onako kako je kolac sladak i prije nego Sto ga okusim (i njegovu slatkoéu osjetim) ili onako kako sila
djeluje i kad (zbog djelovanja drugih sila) ne uspijeva ubrzati doti¢no tijelo. S budenjem dakle ¢ini se
da moja svijest ne nastaje iznova (sva, ni iz ¢ega), nego je budenje samo njen prijelaz iz potencijalnog
u aktualno njeno postojanje, kao Sto je i pospanost (sve veéa) samo nekakav njen postupan prijelaz iz
aktualnog u potencijalno njeno postojanje, a ne u potpuno njeno is¢eznuce.?® Ukratko, nesvijest Cini
se da je zapravo svijest, ali potencijalna, a ne aktualna.

Tomu u prilog govori i sljede¢i fenomen. Nekakav niz zvukova probudit ¢e me ako je i sasvim tih,
jedva ¢ujan, ima li on samo neko odredeno znacenje za mene, koje ga Cini vrijednim moga budenja —
recimo, znaci li on da me netko doziva mojim imenom ili ako je posrijedi zvucni signal moje budilice
(koji znaci da je vrijeme za budenje) itd. Shvatim dakle spocetka znadenje tog niza zvukova nesvjesno
(dok jo$ spavam, potencijalnom svijeSc¢u) te se tim povodom poénem buditi, bivajuéi ga postupno
svjestan i aktualno (aktualnom svijes¢u), sve jasnije. Spavanje dakle nije stanje u kojem dogadaje iz
okoline ne bih ni registrirao ni shvacao, nego je ono stanje u kojem ih (registrirane i shva¢ene, barem

subliminalne percepcije. Usp. o slucajevima razrezanog mozga npr. (Gazzaniga, 1970), (Gazzaniga i LeDoux, 1978),
(Gazzaniga, 1985), (Young, 1996: 119-122), (Colvin i Gazzaniga, 2007), (Schechter, 2018), (Koch, 2004: 287-294).

% Usp. o tom npr. (Linschoten, 1987), (Jacobs, 2010b), (Jacobs, 2010a).

_26_



DARIO SKARICA - UM, OBJEKT, ISTINA | VRIJEME

donekle, u kontekstualno osnovnom njihovu zna¢enju) jednostavno ignoriram, osim onih koje ocije-
nim (nesvjesno, dok jos spavam) vrijednima budenja.?”’

Izmedu svjesnoga i nesvjesnoga, dakle, ne postoji jaz pojmovne nespojivosti, nego je naprotiv
sasvim moguce shvatiti nesvjesno kao potencijalnu svijest, koju obi¢no s lako¢om aktualiziramo (npr.
budenjem ili prisjeéanjem itd.), premda je u nekim slu¢ajevima ta aktualizacija, stjecajem raznih
nepovoljnih okolnosti, zapravo neizvediva (trajno ili privremeno) ili barem u vecoj ili manjoj mjeri
otezana (recimo, u demenciji ili u raznim vrstama agnozije itd.).

U skladu s tim, obesvijestiti barem neka svoja (aktualno svjesna) znanja znacilo bi zapravo uciniti
ih spavaju¢ima, potencijalno svjesnima. Pritom, bududi da je savrsena aktualna (a ne potencijalna)
svijest, tih spavajucih svojih znanja morao bi savrseno sveznajuéi um biti svjestan i aktualno, a ne
samo potencijalno. Spavanjem to, medutim, ne moze postiéi, jer ih je spavajucih svjestan samo po-
tencijalno. Isto vrijedi i za budnost, u kojoj ih je svjestan samo aktualno. lzmedu spavanja i budnosti,
medutim, nekakva pospanost, znatnija ili neznatnija, bilo pri budenju (sve neznatnija), bilo pred spa-
vanje (sve znatnija), faza je u kojoj svijest nije ni posve aktualna, ni posve potencijalna. To pak znaci
da je ona u stanju pospanosti, doduse, savrsenija od spavajuce, potencijalne svijesti, ali ne i savrse-
na, potpuno aktualna, sto opet znaci da savrSeno sveznajuc¢i um ne moze biti u pogledu nekoga svoga
znanja (bilo kojega) samo u stanju pospanosti, jer bi ga to Cinilo zapravo nesavrsenim (aktualnom
svijes¢u doti¢nu istinu neznajucim). Ukratko, €ini se da savrSeno sveznajuci um ne obesvijesti (barem
neka) svoja znanja niti tako da ih ucini samo spavaju¢ima (posve nesvjesnima), niti tako da ih ucini
samo pospanima (donekle nesvjesnima).

Ostaje dakle pitanje kojim to ¢inom (na koji nacin) savrSeno sveznajuéi um obesvijesti barem
neka svoja znanja, ostajudi pritom i dalje savrSen u svome sveznanju. Odgovor na to pitanje skiciram
u sljede¢im dvama odsjeccima ovog rada. Ovdje pak, na samom svretku ovog odsjecka, primjeéu-
jem joS samo to da je prijelaz iz budnosti u spavanje i iz spavanja u budnost zapravo tek mijena, ne
i rast, jer tim prijelazom doti¢ni um biva samo sve budniji, odnosno sve pospaniji (svjestan doti¢nih
objekata samo sve aktualnije, odnosno sve potencijalnije), ali ne i sve cjelovitiji, viSesebniji (svjestan
ih npr. jednim sobom aktualno, drugim sobom potencijalno). Nema dakle rasta, u kojem bi se taj
um, jedan te isti, granao, razvijao u razna svoja sebstva (lokalna i zacijeljena, integrirana u jedno te
isto njegovo cjelovito sebstvo, a ne totalna i nezacijeljena, odvojena jedno od drugoga), nego on
ostaje sve vrijeme jednostavan (nerazgranat, nerazvijen), mijenjajuci samo svoja stanja (stanja svoje
svijesti).

27 Usp. o tom npr. (Kihlstrom, 1996: 34-35), (Jacobs, 2010a: 184, 196).

_27_



DARIO SKARICA - UM, OBJEKT, ISTINA | VRIJEME

11. Atencionalna svijest

U ovom odsjecku, razmatrajuc¢i fenomen atencionalne svijesti, uvodim pojam relativno nesvje-
snoga, koji Cini se da nudi prihvatljiv okvir za rjeSenje problema neznanja.

Udubljen u razmatranja o savrSeno sveznajuéem umu, sjededéi za stolom u svojoj sobi, otvorenih
ociju, vidim sve $to se s te pozicije vidjeti da, ali ni na Sto od toga svega nisam usredotocen, jer sam
u atencionalnom pogledu posve apsorbiran temom savrseno sveznaju¢eg uma.”® Odjednom primije-
tim medu stvarima na stolu olovku koju sam ne tako davno traZio svuda po sobi, bezuspjesno. Nije
se ona taj trenutak pojavila u mome vidnom polju, nego sam je vidio i prije, ali sam je primijetio tek
tada. Sve vrijeme bio sam je dakle vizualno svjestan, ali ne i atencionalno, nego sam je postao aten-
cionalno svjestan tek u trenutku u kojem sam je primijetio (u kojem je privukla moju paznju). Jedno
je dakle senzorna svijest (bilo vizualna, bilo auditivna, taktilna itd.), drugo pak atencionalna svijest,
tako da istoga objekta mogu biti istodobno i svjestan (senzorno) i nesvjestan (atencionalno), onako
kako sam, primjerom, i te olovke bio senzorno svjestan, ali ujedno i atencionalno nesvjestan, sve dok
je nisam i primijetio.®

Bila je dakle ta olovka atencionalno spavajuca, tj. u atencionalnom pogledu bio sam je svjestan
tek potencijalno, ne i aktualno, ali sam je pritom sve vrijeme bio svjestan i aktualno, samo ne u aten-
cionalnom, nego u vizualnom pogledu — jer, sve sam je vrijeme zaista vidio (premda neprimijeéenu).
To pak da sam je, jedne te iste, bio, jedan te isti, sve vrijeme ujedno i svjestan i nesvjestan (tj. svijestan
jeiaktualnoi potencijalno), bilo bi posve nemoguce (u sebi protuslovno), da nisam u svojoj cjelovito-
sti dvoseban (viSeseban) — jer, jednim te istim sobom ne bih je mogao biti ujedno i svjestan i nesvje-
stan (primjerom, ujedno je i vidjeti i ne vidjeti, i razmatrati i ne razmatrati, itd.). Pritom, biti cjelovit
znadi biti jedan te isti u raznim svojim sebstvima. MoZemo ta sebstva zvati moc¢ima, sposobnostima,
modulima — kako god — bitno je samo to da nijedno od njih nije totalno (cjelovito). Jer, totalno je
samo sebstvo doticnoga uma u cjelini, jedno te isto u svima njima parcijalnima.

U skladu s tim, moZda je i savrSeno sveznajuéi um ¢inom paznje uzivljen, recimo, u Rembrandtovu
Staricu kako Cita, ne primjecujuci nista drugo, Sto medutim i dalje sve zna, i to svjesno, izvornim svo-
jim (aktualno) svjesnim sveznanjem, ali ne i atencionalno. Ostao bi on dakle, u ovom slucaju, svjesno
sveznajuci, ali ujedno i atencionalno uZivljen u neznanje svega ostaloga osim Rembrandtove Starice
kako (cita.

Drugim rije¢ima, €in kojim savrSeni um obesvijesti barem neka svoja znanja moZzda je zapravo ¢in
paznje, kojim se on uZivi u neka svoja izvorno svjesna znanja, u€inivsi ih i atencionalno svjesnima (a
ne samo izravno, izvorno svjesnima), zanemarivsi pritom ostala svoja izvorno svjesna znanja, ucinivsi
ih dakle atencionalno nesvjesnima (spavaju¢ima), premda i dalje izravno svjesnima (u okviru njegova
izvornog, svjesnog sveznanja). Ne bi dakle taj ¢in ucinio ta znanja u svakom pogledu nesvjesnima, ve¢
samo u atencionalnom. Njihova bi nesvjesnost dakle bila relativna, a ne apsolutna.

28O stanju apsorbiranosti usp. npr. (Baars, 1988: 287-292, 367), (Baars, 1997: 103).
29 Usp. o tom npr. (Jacobs, 2010a).

_28_



DARIO SKARICA - UM, OBJEKT, ISTINA | VRIJEME

Ukratko, savrSeno sveznajuéi um, da bi znao kako je to ne znati (dvojiti, naslucivati, nagadati itd.
i znanju se nadati, s neznanjem se ne miriti itd.), mora obesvijestiti barem neka svoja znanja. No, da
bi pritom bio ujedno i savrseno sveznajuci, mora on tih istih svojih znanja (onih obesvjestenih) biti
ujedno i svjestan (a ne samo nesvjestan). To pak moguce mu je samo ako ih je nesvjestan relativ-
no, a ne apsolutno — jer, ako ih je nesvjestan apsolutno, onda ih jednostavno ne moze biti ujedno i
svjestan. Biti Cega apsolutno nesvjestan znaci biti ga nesvjestan u svakom pogledu, tj. tako da nema
pogleda u kojem bi doti¢ni um mogao biti istoga toga ujedno i svjestan. Tomu nasuprot, biti cega re-
lativno nesvjestan znaci biti ga nesvjestan u nekom pogledu, sto doticnome umu ne prijeci biti istoga
toga ujedno i svjestan, u nekom drugom pogledu (u kojem ga nije nesvjestan).

U tom smislu, Cini se da je rjeSenje problema neznanja moguce samo u okviru pojma relativno
nesvjesnoga.

12. Empatija

U ovom je odsjecku rije¢ o kognitivnoj, a ne o afektivnoj empatiji. Afektivna je empatija suosje-
¢anje s drugima. Kognitivna je empatija neposredno shvacéanje njihovih misli, namjera, osjecaja itd.,
istinito ili neistinito.*®

U empatiji nisam uzivljen samo u (ne)znanje kao takvo nego i u doti¢ni um, dozivljavajuéi naime
to (ne)znanje kao njegovo (ne)znanje, a ne kao kakvo (ne)znanje uopce, nicije. Isto vrijedi i za osje-
¢aje, misli, namjere itd. — u empatiji ih ne dozivljavam kao kakve apstraktne, nicije misli, osjecaje,
namjere itd., nego kao misli, namjere, osjecaje itd. doticnoga uma. Ukratko, empatija je konkretna,
a ne apstraktna.

Pritom sam tog uma, u koji sam uzivljen, svjestan kao nekoga drugoga, a ne kao sama sebe.
Nisam ga dakle svjestan simpliciter, mimo bilo ¢ega drugoga, nego spram sama sebe. Drugim rije-
¢ima, u moju svijest o drugome kao drugome bitno je utkana i moja svijest o sebi samu (kao sebi

naprotiv sve vrijeme bitno svjestan i sama sebe, a ne samo doti¢noga drugoga.**

No, mogu biti uzivljen i u mnoge druge, a ne samo u jednoga. Dapace, obi¢no i jesam uzivljen u
mnoge, tj. u situaciju, u kojoj sudjeluju mnogi, svojim znanjima i neznanjima, mislima i osjeéajima i
namjerama itd. — npr. u obitelji ili na poslu itd. (u stvarnome Zivotu) ili u romanu, drami, filmu itd. (u
zamisljenom Zivotu).

Savrseno je sveznajuéi um, medutim, uZivljen u cijeli svijet, kao splet svih situacija (stvarnih i
fiktivnih), u kojem sudjeluju sve osobe (stvarne i fiktivne), jer on jednostavno ne moze biti svjestan
samo necijih znanja i neznanja, misli i osjecaja itd. — €inilo bi ga to, naime, nesveznajuéim.

Ukratko, savrseno je sveznajuci um sveuZivljen (panempatican).®

30O razlici izmedu kognitivne i afektivne empatije usp. npr. (Baron-Cohen, 2003: 26-28), (BoSnjakovic¢ i Radionov, 2018).
Razlikovanju izmedu kognitivne i afektivhe empatije na nekim se mjestima u svome istrazivanju svesubjektnosti pribli-
Zava i Zagzebski. Usp. (Zagzebski, 2008: 237, 238-239).

31 Usp. o tom (Zagzebski, 2008: 237-241), (Zagzebski, 2012: 10, 25-35), (Zagzebski, 2016: 440-444).

32 Na sveuzivljenost savrSeno sveznajuéeg uma upozorava u nizu svojih radova Zagzebski, rabeci pritom termin omnisub-
Jectivity. (Zagzebski, 2008), (Zagzebski, 2012), (Zagzebski, 2013:312-313, 316), (Zagzebski, 2016).

_29_



DARIO SKARICA - UM, OBJEKT, ISTINA | VRIJEME

Zakljucak

Zakljuéno, na samom svrsetku ovog rada, izlu¢ujem osnovnu njegovu nit, od same formulacije
problema neznanja, preko pojmova koji bi mozda mogli pridonijeti rjeSenju tog problema (posebno,
pojam viSesebnosti, cjelovitosti i relativno nesvjesnih znanja), ukljucujudi i probleme vezane uz te
pojmove (posebno, problem identiteta), do ideje savrSeno sveznajuéeg uma koji sebe savrSenim i
sveznajuéim zapravo uvijek iznova €ini, po samoj svojoj naravi (oduvijek i zauvijek).

Problem neznanja. Po definiciji, savrSeno sveznaju¢i um zna sve, bez izuzetka, i to na savrsen
nacin (oduvijek i zauvijek, izravno, svjesno itd.). No, znajudi sve, bez izuzetka, savrseno je sveznajudi
um, barem se tako ¢ini, liSen iskustva neznanja, tj. on ¢ini se da ne zna kako je to ne znati. Ako pak ne
zna (kako je to ne znati), onda on zacijelo nije sveznajuci.

Nesvjesno sveznanje. RjeSenje problema neznanja mogli bismo traZiti u okviru pojma nesvjesno-
ga sveznanja. Nesvjesno sveznajuéi um, naime, znao bi sve, bez izuzetka, ali nesvjesno, tako da se
zapravo ne bi osje¢ao sveznajué¢im, nego neznajuc¢im (jer svojih znanja ne bi bio svjestan). Iskustvo
neznanja, dakle, ne bi mu bilo strano. (Ali bi mu zato bilo strano iskustvo znanja.)

Problem je, medutim, s ovim rjeSenjem to $to sveznanje nesvjesno sveznajuceg uma nije savrse-
no, nego nesavrseno (jer je nesvjesno), i Sto, u skladu s tim, ne bi bio posrijedi savrseno, ve¢ samo
nesavrseno sveznajuéi um. (Problem je naravno i to Sto nesvjesno sveznajuc¢i um ne bi znao kako je
to znati.)

Ako nas dakle zanima savrSeno sveznanje (savrSeno sveznaju¢eg uma), onda rjeSenje problema
neznanja s pomocu nesvjesnog sveznanja ne mozemo drzati zadovoljavajuc¢im.

Dvosebnost. S jedne strane, dakle, da bi bio savrSeno sveznajuéi, um mora znati sve savrSenim,
svjesnim (a ne tek nesavrsenim, nesvjesnim) znanjem. S druge strane, medutim, da bi znao kako je to
ne znati (a to je znanje bez kojega on ne moZe biti uistinu sveznajudi), mora on biti nesvjestan barem
nekih svojih znanja. Drugim rijecima, mora on biti barem nekih svojih znanja ujedno i svjestan i ne-
svjestan, tj. jednim ih sobom svjestan, drugim pak nesvjestan (jer istim ih sobom ne moze biti ujedno
i svjestan i nesvjestan). To pak znaci da on mora biti zapravo dvoseban (na ovaj ili onaj nacin, u ovoj
ili onoj mjeri). Dvosebnost dakle Cini se neizbjeznom pri rjeSavanju problema neznanja.

Problem identiteta. Dvosebnost medutim ima neke svoje ozbiljne probleme — u prvom redu,
problem identiteta: $to je to Sto ¢ini dvoseban um jednim (te istim) umom, a ne dvama umovima
(jednim, koji bi doti¢nih znanja bio svjestan, i drugim, koji ih ne bi bio svjestan), odnosno, kako je to
uopce moguce da jedan te isti um bude istih svojih znanja ujedno i svjestan i nesvjestan.

Cjelovitost. Nasuprot jednostavnosti, cjelovitost podrazumijeva visedijelnost. Cjelovit um po sa-
moj je svojoj cjelovitosti viSeseban, ali ne u smislu totalne i nezacijeljene viSesebnosti, rascjepa,
u kojem on vise ne bi bio jedan te isti, cjelovit, nego u smislu lokalne i zacijeljene visesebnosti, u
kojoj je on svjestan sebe sama, jednoga te istoga, u raznim svojim sebstvima, tj. i kao viditelja i kao
shvatitelja i kao Cinitelja i kao videnoga, shvacenoga, ¢inom izmijenjenoga itd. Cjelovitos¢u um nad-
raste vlastitu viSesebnost, zacijeli je i lokalizira. Pritom, savrSeno sveznajuc¢i um ne nadraste svoju

_30_



DARIO SKARICA - UM, OBJEKT, ISTINA | VRIJEME

viSesebnost tek tijekom vremena, stjecajem povoljnih okolnosti, nego oduvijek (i zauvijek), po samoj
svojoj savrseno cjelovitoj naravi.

Drugim rijeCima, problem identiteta (Sto je to Sto Cini viSeseban um jednim te istim umom, a ne
mnogim umovima) pokazuje se zapravo problemom cjelovitosti (Sto je to Sto viSesebnu umu omo-
guduje biti cjelovitim, tj. jednim te istim u raznim svojim sebstvima).

Nesvjesna znanja. Savrseno sveznajuc¢i um obesvijesti barem neka svoja znanja tako da ih ucini
relativno, a ne apsolutno nesvjesnima. Relativno su nesvjesna znanja ona nesvjesna samo u nekom
pogledu, tako da u nekom drugom pogledu ona mogu biti istodobno i sasvim svjesna. Apsolutno
Su nesvjesna znanja ona nesvjesna u svakom pogledu, tako da nema nacina na koji bi ona mogla
biti ujedno i svjesna. Kad bi savrSeno sveznajuéi um obesvijestio makar i samo neka svoja znanja u
svakom pogledu, apsolutno (cijelomu sebi), ne bi ih on mogao biti ujedno i svjestan, sto bi ga Cinilo
nesavrseno (a ne savrseno) sveznaju¢im. Mora on, dakle, da bi bio savrSeno sveznajuci, obesvijestiti
svoja znanja (barem neka) samo u nekom pogledu, relativno (tj. samo nekom od svojih sebstava), ne
i u svakom pogledu, apsolutno (cijelomu sebi).

Savrseno sveznajuci um. Jednim je sobom savrSeno sveznajuci um svjestan svih istina i samim
tim neuzivljen u iskustva drugih, nesavrsenih umova, ali je on ujedno drugim sobom uzivljen u isku-
stva nesavrSenih umova i samim tim nesvjestan barem nekih istina. Tih istina, dakle, on je ujedno i
svjestan (jednim sobom) i nesvjestan (drugim sobom). U te druge, nesavrSene umove on je ujedno i
uzivljen (jednim sobom) i neuzivljen (drugim sobom). Ukratko, savrseno je sveznajuc¢i um dvoseban,
ali i troseban — Cineci, naime, sam (po samoj svojoj naravi) sebe sama oduvijek i zauvijek tih istina
ujedno i svjesnim i nesvjesnim, u te (nesavrSsene) umove ujedno i uzivljenim i neuzivljenim. Drugim
rijeCima, savrseno sveznajuci um nije jednostavno takav (savrSeno sveznajucéi), nego on sebe takvim
¢ini (oduvijek i zauvijek, po samoj svojoj naravi), obesvjesStavajuc¢i naime barem neka svoja znanja
tako da ih Cini relativno nesvjesnima, samim tim i sebe sama savrSeno sveznajucim, tj. znaju¢im ne
samo sve objekte i istine nego i sva iskustva, kako ona (iskustva) znanja, tako i ona (iskustva) nezna-
nja. SavrSeno sveznajuéi um nije stvarnost koja jednostavno jest savrSeno sveznajuéa, nego stvarnost
koja sebe takvom oduvijek i zauvijek, bez prestanka Cini, po samoj svojoj savrSenoj naravi.

_31_



DARIO SKARICA - UM, OBJEKT, ISTINA | VRIJEME

Literatura

10.

11.
12.
13.
14.

15.
16.

17.

18.

19.

20.

Baars, B. J. (1988). A cognitive theory of consciousness. New York: Cambridge University Press.
Baars, B. J. (1997). In the Theater of Consciousness. New York; Oxford: Oxford University Press.

Baron-Cohen, S. (2003). The Essential Difference: Male and Female Brains and the Truth About Autism. New York:

Basic Books.

Binet, A. (1896). On Double Consciousness. Experimental Psychological Studies. Chicago: The Open Court Publishing
Company.

Bosnjakovi¢, J., i Radionov, T. (2018). Empathy: Concepts, Theories and Neuroscientific Basis. Alcoholism and
Psychiatry Research, 54 (2), str. 123-150.

Bubi¢, A., Von Cramon, D. Y., i Schubotz, R. I. (2010). Prediction, cognition and the brain. Frontiers in Human

Neuroscience, IV.

Colvin, M. K., i Gazzaniga, M. S. (2007). Split-Brain Cases. U M. Velmans, i S. Schneider (ur.), The Blackwell Companion
to Consciousness (str. 181-193). Oxford: Blackwell Publishing.

Cowey, A. (2004). The 30th Sir Frederick Bartlett lecture: Fact, artefact, and myth about blindsight. The Quarterly
Journal of Experimental Psychology, 57A (4), str. 577-609.

Damasio, A. R., Damasio, H., i Van Hoesen, G. W. (1982). Prosopagnosia: Anatomic basis and behavioral mecha-

nisms. Neurology, 32, str. 331-341.

Denburg, N. L., Jones, R. D., i Tranel, D. (2009). Recognition without awareness in a patient with simultanagnosia.
International Journal of Psychophysiology, 72 (1), str. 5-12.

Gazzaniga, M. S. (1970). The Bisected Brain. Appleton Century Crofts: New York.

Gazzaniga, M. S. (1985). The Social Brain. Discovering the Networks of the Mind. New York: Basic Books.
Gazzaniga, M. S., i LeDoux, J. E. (1978). The Integrated Mind. New York, London: Plenum Press.

Gregory, R. L., i Wallace, J. G. (1963). Recovery from Early Blindness: A Case Study. Cambridge: Heffer. Preuzeto 12.

prosinca 2022. iz http://www.richardgregory.org/papers/recovery_blind/recovery-from-early-blindness.pdf
Hommel, B. (2013). Dancing in the dark: no role for consciousness in action control. Frontiers in psychology, IV.
Jacobs, H. (2010a). | am awake: Husserlian reflections on attention and wakefulness. Alter: Revue de Phenomenologie,
18, str. 183-201.

Jacobs, H. (2010b). Towards a Phenomenological Account of Personal Identity. U C. lerna, H. Jacobs, i F. Mattens
(ur.), Philosophy, Phenomenology, Sciences: Essays in Commemoration of Edmund Husserl (str. 333-361). Springer.
Kihlstrom, J. F. (1995). The Rediscovery of the Unconscious. U H. Morowitz, i J. M. Singer (ur.), The Mind, The Brain,
and Compley Adaptive Systems (str. 123-143). Addison-Wesley.

Kihlstrom, J. F. (1996). Perception without awareness of what is perceived, learning without awareness of what is
learned. U M. Velmans (ur.), The Science of Consciousness: Psychological, Neuropsychological and Clinical Reviews
(str. 23-46). London: Routledge.

Koch, C. (2004). The Quest for Consciousness: A Neurobiological Approach. Englewood: Roberts and Company

Publishers.

_32_



DARIO SKARICA - UM, OBJEKT, ISTINA | VRIJEME

21.

22.

23.

24.

25.

26.
27.
28.

29.
30.

31.

32.
33.

34.
35.
36.

37.

38.
39.
40.

41.
42.
43.

Linschoten, J. (1987). On Falling Asleep. U J. J. Kockelmans (ur.), Phenomenological Psychology: The Dutch School
(str. 79-117). Dordrecht: Martinus Nijhoff.

Mavrodes, G. I. (1999). Omniscience. U P. L. Quinn, i C. Taliaferro (ur.), A Companion to the Philosophy of Religion (str.
236-242). Malden, Oxford: Wiley-Blackwell.

Merikle, P. M. (1998). Psychological Investigations of Unconscious Perception. Journal of Consciousness Studies, 5
(1), str. 5-18.

Merikle, P. (2000). Subliminal Perception. U A. E. Kazdin (ur.), Encyclopedia of Psychology (Svez. VI, str. 497-499).

New York: Oxford University Press.

Merikle, P. M., i Daneman, M. (2000). Conscious vs. Unconscious Perception. U M. S. Gazzaniga (ur.), The New
Cognitive Neuroscience (2. izd., str. 1295-1303). Cambridge, Massachusetts; London, England: MIT Press.

Phillips, I. (2021). Blindsight is qualitatively degraded conscious vision. Psychological Review, 128 (3), str. 558-584.
Schechter, E. (2018). Self-Consciousness and “Split” Brains: The Minds’ I. Oxford: Oxford University Press.

Sidis, B. (1898). The Psychology of Suggestion. A Research into the Subconscious Nature of Man and Society. New
York: D. Appleton and Company.

Smith, A. D. (2003). Husserl and the Cartesian Meditations. London, New York: Routledge.

Toma Akvinski. (1888). Summa theologiae (pars prima, a quaestione | ad quaestionem XLIX) (Sancti Thomae

Aquinatis doctoris angelici Opera omnia iussu impensaque Leonis XIII P. M. edita) (Svez. IV). Rim.

Toma Akvinski. (1918). Summa contre gentiles (Sancti Thomae Aquinatis doctoris angelici Opera omnia iussu edita
Leonis Xl P. M.) (Svez. X1lI). Rim.

Toma Akvinski. (1993). Suma protiv pogana. Zagreb: KrS¢anska sadasnjost.

Tranel, D., i Damasio, A. R. (21. lipnja 1985). Knowledge Without Awareness: An Automatic Index of Facial Recognition
by Prosopagnosics. Science, 228 (4706), str. 1453-1454.

Velmans, M. (2002). How could conscious experience affect brains? Exeter; Charlottesville: Imprint Academic.
Weiskrantz, L. (1986). Blindsight: A Case Study and Implications. Oxford: Oxford University Press.

Weiskrantz, L. (2007). The Case of Blindsight. U M. Velmans, i S. Schneider (ur.), The Blackwell Companion to
Consciousness (str. 175-180). Oxford: Blackwell Publishing.

Young, A. W. (1996). Dissociable aspects of consciousness. U M. Velmans (ur.), The Science of Consciousness:
Psychological, Neuropsychological and Clinical Reviews (str. 118-139). London: Routledge.

Zagzebski, L. (2008). Omnisubjectivity. U J. L. Kvanving (ur.). Oxford: Oxford University Press.
Zagzebski, L. (2012). Omnisubjectivity: A Defense of a Divine Attribute. Milwaukee: Marquette University Press.

Zagzebski, L. (2013). Omniscience. U C. Meister, i P. Copan (ur.), The Routledge Companion to Philosophy of Religion
(2 izd., str. 309-318). London, New York: Routledge.

Zagzebski, L. (2016). Omnisubjectivity: Why It Is a Divine Attribute. Nova et vetera, XIV (2), str. 435-450.
Zahavi, D. (2003). Husserl’s Phenomenology. Stanford: Stanford University Press.
Zahavi, D. (2011). Husserlova fenomenologija. Zagreb: AGM.

_33_



OBJEKTIVNI BITAK



DARIO SKARICA - UM, OBJEKT, ISTINA | VRIJEME

Uvod

U ovoj se raspravi drzim stare skolasticke (posebno Aureolove) distinkcije izmedu stvarnoga i
objektivnoga bitka (esse subiectivum i esse obiectivum), koju dopunjujem novijom distinkcijom
izmedu predmeta i sadrZaja misljenja, kako je razradena na prijelazu iz XIX. u XX. st. posebno u
Twardowskoga i Meinonga, nasuprot Brentanu. Te dvije distinkcije (ona izmedu stvarnoga i objek-
tivnoga i ona izmedu predmetnoga i sadrzajnoga) u ovoj su raspravi, s jedne strane, razradene u
Sirem kontekstu pojmova (i pojmovnih parova) bica, subjekta i svojstva, cjeline, svijeta, supstancije,
stvarnosti, stvari, vlastitoga i zajedni¢koga bitka, sebstva, objektivne i transobjektivne stvarnosti, itd.
S druge pak strane, te su dvije distinkcije (u ovoj raspravi) i primijenjene, u prvom redu, na pojmove
protuslovlja, ne€ega, nicega, nemogucega, misli i istine. U fokusu je pritom posebno njihova primje-
na na pojam istine (odnosno, istinitosti).

1. Bitak: objektivni i stvarni

U ovom trenutku zlatno srebro postoji —doduse, ne kao stvar, stvarno, nego kao objekt (predmet)
o kojem razmatram postoji li ili ne postoji i o kojem tvrdim da postoji (objektivno, ali ne i stvarno).?

Zlatno je srebro objekt u sebi protuslovan. To ga Cini neshvatljivim: kako je moguce da nesto bude
srebro, ako je zlatno, i kako je moguce da nesto bude zlatno, ako je srebro? Mi, dakle, upravo mislimo
o tom objektu (zlatnom srebru), ali ga ne uspijevamo i smisliti (shvatiti), tako da o njemu zakljucuje-
mo, prvo, da je neshvatljiv (nesmisliv) i, drugo, da je nemoguc (ne samo stvarno nego i sadrzajno).*

Moguce je, naime, misliti o zlatnom srebru, i to Stosta (da postoji, da ne postoji, da je moguce,
da je nemoguce itd.), ali je nemoguce misliti zlatno srebro. Ono ne moze biti sadrzaj misli, koliko god
da moze biti njezin predmet. Ono ne moze biti ono sto mislimo, koliko god da mozZe biti ono o ¢emu
mislimo. Drugim rije¢ima, koliko god da je kao predmet misljenja zlatno srebro i te kako mogude,
toliko je ono kao sadrzaj misljenja (sadrzaj misljen tim misljenjem), zapravo, nemogucde.*”

U tom smislu, zlatno je srebro bi¢e u nekom krajnje oskudnu smislu te rijeci, tj. samo kao pred-
met mogucega misljenja, ne i kao njegov sadrzaj, niti kao stvar (moguca ili zbiljska), o misljenju neo-
visna (mogucem ili zbiljskom) i samobitna.3®

3 Ovaj argument (nazovimo ga argumentom zlatnog srebra) donekle je srodan nekim Meinongovim argumentima. Usp.
o tom ovdje odsjecak 1.1.

3 0 pojmu sadrzaja, kako ga shvac¢am u ovoj raspravi, usp. ovdje odsjecak 9. O pojmu stvarnosti, kako je shvacam u ovoj
raspravi, usp. ovdje odsjecak 7.

3 0 razlici izmedu predmeta i sadrzaja usp. npr. (Twardowski, 1894: 3-4) ili (Meinong, 1913: 381-385) — dvije razli¢ite
koncepcije te razlike. Usp. o tom (Marek, 2009: 148-152). Usp. takoder (Jacquette, 2015: XXII, 9-12, 23, 25-40).

% 0 pojmu bica, kako ga shvaéam u ovoj raspravi, veoma Siroko, usp. ovdje odsjecak 2.

_35_



DARIO SKARICA - UM, OBJEKT, ISTINA | VRIJEME

U ovom kontekstu vrijedi istaknuti razliku izmedu subjektivnoga (stvarnoga) i objektivnoga bit-
ka. Subjektivni je bitak (esse subiectivum) stvarni bitak, bitak doti¢noga subjekta (i pripadnih mu
svojstava) neovisan o misljenju i samostalan.?” Objektivni je bitak (esse obiectivum) bitak (mogucih
ili zbiljskih) objekata misljenja, ako i ne postoje stvarno (dapace, ako stvarno i ne mogu postoja-
ti).® Objektivno, dakle, postoji Stosta ¢ega u stvarnosti nema (npr. Minotaur, stoti Jupitrov mjeseciili
Jelena, Zena koje nema* itd.). Dapace, objektivno postoji i Stosta cega stvarno ne moze biti (npr. zlat-
no srebro, ¢etverokutni trokut, ogromna sitnica itd.). Drugim rijeCima, objektivno ne postoji samo
ono Sto stvarno jest nego i ono €ega u stvarnosti nema, ali bi moglo biti, pa i ono ¢ega u stvarnosti
nikako ne bi moglo biti. Pojam objektivnoga bitka, dakle, u tom je smislu neusporedivo obuhvatniji
od pojma stvarnoga (subjektivnoga) bitka.*

1.1. Meinong i argument zlatnog srebra

Argument zlatnog srebra donekle je srodan, primjerice, sljede¢im dvama Meinongovim argumen-
tima: 1. ,...ein beliebiges Nichtseiendes den Gegenstand mindestens fiir solche Urteile abzugeben
imstande sein muss, die dieses Nichtsein erfassen ... Um zu erkennen, dass es kein rundes Viereck
gibt, muss ich eben (iber das runde Viereck urteilen. Wenn Physik, Physiologie und Psychologie lbe-
reinstimmend die sogenannte Idealitdt der sensiblen Qualitaten behaupten, so ist damit implicite
sowohl Uber die Farbe wie lGiber den Ton etwas ausgesagt, namlich, dass es streng genommen jene
so wenig gibt wie diesen. Wer paradoxe Ausdrucksweise liebt, kdnnte also ganz wohl sagen: es gibt
Gegenstande, von denen gilt, dass es dergleichen Gegenstande nicht gibt.” (Meinong, 1904: 9), i 2.
,In der Tat, wenn ich an einen goldenen Berg denke, so kann man ganz natiirlich sagen, derselbe
existiere in meiner Vorstellung. Und wie der vorgestellte goldene Berg, so existiert am Ende auch
die vorgestellte Verschiedenheit, die vorgestellte Vergangenheit, ja selbst das vorgestellte runde
Viereck. Aber man darf sich hier durch eine vielfach ganz brauchbare, am Ende aber doch nur unge-
naue Redeweise nicht irrefihren lassen: dasjenige, dem hier unter dem Namen des ,vorgestellten
goldenen Berges” Existenz mit Recht zugesprochen wird, ist eben doch nur die Vorstellung dieses
Berges. Das ,in der Vorstellung Existieren” ist eben genau genommen gar kein Existieren, wenigstens
kein Existieren des Berges: und findet man es praktisch nitzlich, die Existenz, wenn auch nur dem
Worte nach, doch auf den Berg zu beziehen, so wird es zur Vermeidung vieler Missverstandnisse

370 pojmovima subjekta i svojstva, kako ih shva¢éam u ovoj raspravi, usp. ovdje odsjecak 3.

38 Razlika izmedu esse subiectivum i esse obiectivum intenzivno je razmatrana u skolastici s kraja Xl i pocetkom XIV st.
Usp. o tom npr. (Spruit, 1994: 277-280). Pojam objektivnoga bitka, kako ga razradujem u ovoj raspravi, rekao bih da je
najblizi shvac¢anju koje je medu skolasticima zagovarao pocetkom XIV st. Petar Aureol. O Aureolovu shvacanju objek-
tivnoga bitka usp. npr. (Friedman, 1999: 423-429). No, pojam objektivnoga bitka prisutan je i u kasnijim skolastic¢kim,
odnosno neoskolastickim tekstovima. Usp. npr. (Suarez, 2024: 1016, 1019, 1021, 1025, 1026, 1031), (Tongiorgi, 1869:
15, 43), (Bauer, 1897: 56-58), (Gredt, 1956: 7, 133). O Suarezovu pojmu objektivnoga bitka usp. npr. (Cronin 1956). O
spojivosti objektivnoga sa stvarnim bitkom usp. ovdje odsjecak 1.2. O objektivnome bitku kao danosti usp. ovdje odsje-
Cak 1.3.

3% Usp. Ivo Andrié¢: ,Jelena, Zena koje nema®, u: Ivo Andri¢, Prica o vezirovom slonu i druge novele, Zagreb: Skolska knjiga,
2014., str. 413-439.

40 Srodnu je tvrdnju moguce naci i u Meinonga: , Aber die Gesamtheit dessen, was existiert, mit Einschluss dessen, was
existiert hat und existieren wird, ist unendlich klein im Vergleiche mit der Gesamtheit der Erkenntnisgegenstande.”
(Meinong, 1904: 5)

_36_



DARIO SKARICA - UM, OBJEKT, ISTINA | VRIJEME

dienlich sein, festzuhalten, dass diese angebliche Existenz hochstens als eine Pseudo-Existenz beze-
ichnet zu werden verdient.” (Meinong, 1913: 382-383)

1.2. Raznovrsnost i spojivost stvarnog i objektivnog bitka
Loptson istice dvije koncepcije odnosa izmedu bitka i nebitka.*

Prva se koncepcija temelji na ideji jaza izmedu bitka i nebitka: nesto ili jest ili nije (tre¢ega nema).
Jesu (egzistiraju), u svakom slucaju, pojedinacna bic¢a u prostoru i vremenu i konkretne njihove sveze
(dogadaiji, situacije, zbivanja i sl.). Jesu (subzistiraju), barem prema nekim zagovornicima ove kon-
cepcije, jos i apstraktna bica (brojevi, ideje, propozicije). Sve ostalo (npr. nemoguca bica) jednostav-
no nije (ne postoji).*

Tomu nasuprot, druga se koncepcija odnosa izmedu bitka i nebitka temelji na ideji stupnjevita
bitka, prema kojoj pojedinacna bi¢a u prostoru i vremenu jesu (postoje) punim bitkom, nasuprot
apstraktnim bi¢ima, koja postoje znatno nizim stupnjem postojanja, dok predmeti misljenja (oni u
stvarnome svijetu mogudi, ali — prema nekima — i oni stvarno nemogudi) postoje tek nekim izrazito
blijedim, neznatnim stupnjem postojanja.*

U ovoj raspravi, medutim, ne razmatram nijednu od te dvije koncepcije odnosa izmedu bitka i
nebitka, nego se usredotocujem na koncepciju prema kojoj su stvarni i objektivni bitak dvije razli¢ite
vrste bitka, ali spojive jedna s drugom u tom smislu da jedno te isto bi¢e moZe i te kako postojati
ujedno i stvarnim i objektivnim bitkom (tj. i stvarno i objektivno).*

1.3. Danost

Meinongov nauk o nepostojec¢im objektima Adams interpretira s pomocu razlike izmedu danosti
i egzistencije. Nepostojedi su objekti dani mogucem znanju, neovisno o tom egzistiraju li ili ne egzi-
stiraju, tj. neovisno o tom postoje li i stvarno (u stvarnome svijetu).*

Objektivni bitak, kako ga shvacam u ovoj raspravi, sastoji se upravo u takvoj danosti (dostupnosti)
moguéem znanju (misljenju, opaZanju itd.), koja je neovisna o stvarnom postojanju ili nepostojanju
(stvarnom bitku ili nebitku, egzistenciji ili neegzistenciji) doti¢nog objekta, pri ¢emu ta danost (do-
stupnost) jos uvijek nije sama po sebi i aktualna misljenost (opaZzenost, spoznatost itd.) doti¢nog
objekta, nego tek njegova mislivost (opazivost, spoznatljivost itd.).

4 Usp. (Loptson, 2009: 233-234).

42 Usp. (Loptson, 2009: 233).

4 Usp. (Loptson, 2009: 233-234).

4 Qva je koncepcija srodna Aureolovu shvacanju objektivnoga bitka. Usp. o tom npr. (Friedman, 1999: 423-429).
4 Usp. (Adams, 2021: 43-45).

_37_



DARIO SKARICA - UM, OBJEKT, ISTINA | VRIJEME

2. Bice

Bice je bilo Sto sto jest, na koji god nacin, bilo aktualno, bilo potencijalno, bilo subjektivno (stvar-
no), bilo objektivno (predmetno ili sadrzajno), bilo materijalno (fizi¢ki), bilo mentalno (psihicki), bilo
konkretno, bilo apstraktno itd., neovisno o tom je li i objekt mogucéega misljenja.*®

Primjerom, Papuk je biée, jer postoji (i stvarno i objektivno i materijalno i aktualno i spacijalno
i temporalno itd.). | Potjeh je bice, zato Sto postoji objektivno (premda ne i stvarno, aktualno) itd.*’

3. Subjekt i svojstvo

Subjekt je bilo koje bi¢e odredeno nekim drugim bi¢em (svojom odredbom, svojstvom).®®
Odredba je svako ono bi¢e koje odreduje neko drugo bice. Odredba je svojstvo, bice svojstveno
nekom drugom bicu (svojem subjektu), bilo da mu je svojstvena bitno, bilo da mu je svojstvena tek
usput, stjecajem okolnosti, na sporedan, akcidentalan nacin.*

Jedno te isto bi¢e moze biti istodobno i odredba i subjekt. Primjerom, jedna te ista bjelina ujedno
je i odredba koja ¢ini neko drugo bic¢e (npr. snijeg) bijelim, ali i subjekt odreden nekim drugim bi¢em
(npr. svjetlinom) kao svojim svojstvom (odredbom).

Svojstva ne postoje (stvarno) vlastitim bitkom, nego bitkom svoga subjekta.*® Bjelina je u stvar-
nome svijetu uvijek i nuzno bjelina nekog subjekta (snijega, plahte, koSulje itd.). Visina je u stvarno-
me svijetu uvijek i nuZno visina necega (recimo, nekog tona), a ne visina simpliciter. Zapaljivost je
u stvarnome svijetu uvijek i nuzno zapaljivost necega (neke tvari), a ne zapaljivost uopce. Ukratko,
svojstva u stvarnome svijetu jednostavno nisu, niti bi mogla biti samobitna.

Tomu nasuprot, kad je o subjektima rijec, u stvarnome svijetu, neki doista nisu samobitni (oni,
naime, koji su zapravo svojstva — poput bjeline, koja je subjekt svjetline, ali i svojstvo snijega, plahte

% U (neo)skolastickoj tradiciji ovako Sirok pojam bica vezan je uz pojam ens rationis. Usp. npr. (Suarez, 2024: 1015-1018),
(Tongiorgi, 1869: 15) (Relja, 2021: 45). O Sudrezovu pojmu ens rationis usp. npr. (Novotny, 2013: 36-110).

47 Usp. Ivana Brli¢ Mazuranic: ,Kako je Potjeh traZio istinu® u: Ivana Brli¢ MaZurani¢, Price iz davnine, Zagreb: Bulaja na-
klada, 2018, str. 11-24.

“ Pojam subjekta kao nositelja nekog svojstva (ili nekih svojstava) i te kako je prisutan u (neo)skolastickim tekstovima,
posebno kad je rije¢ o definiranju pojma supstancije. Usp. npr. (Liberatore, 1857: 175-176), (Bauer, 1918: 96-100),
(Hugon, 1935: 461-468).

4 Pojam odredbe bitan je moment u (neo)skolastickom shvadanju bi¢a. Usp. npr. (Tongiorgi, 1869: 8, 14). Bauer i
Zimmermann pritom rabe naziv odredenje. Usp. npr. (Bauer, 1918: 15, 17) ili npr. (Zimmermann, 1942: 15). Relja rabi
naziv odrednica. Usp. npr. (Relja, 2021: 43). Pojmu odredbe, kako je shvacam u ovoj raspravi, srodan je Aureolov pojam
ratio. Usp. o tom (Friedman, 1999: 420-422).

%0 Usp. o tom (kad je rije¢ o sporednim, akcidentalnim svojstvima) npr. (Bauer, 1918: 114 i dalje), (Hugon, 1935: 523-528),
(Relja, 2021: 47).

_38_



DARIO SKARICA - UM, OBJEKT, ISTINA | VRIJEME

itd., a ne supstancija), dok su oni drugi, koji nisu svojstva, nego supstancije (poput plahte, snijega,
papira itd.) uistinu samobitni (u tom smislu da postoje stvarno vlastitim aktualnim bitkom, a ne bit-
kom nekog drugog subjekta, kojem bi bili svojstveni).*!

Dvije su, dakle, vrste subjekata u stvarnome svijetu: prvo, oni koji ne postoje samostalno, vlasti-
tim bitkom, nego bitkom subjekta kojem su svojstveni, i drugo, oni koji su samobitni (samostalni), tj.
oni koji postoje vlastitim bitkom. Potonje zovemo supstancijama.

Pritom, o kakvom god subjektu da je rije¢, samostalnom ili nesamostalnom, njegova svojstva
postoje njegovim, a ne vlastitim bitkom.

4. Cjelina

Bic¢e nije odredba samim tim Sto jest (samim tim Sto je bi¢e), nego je ono odredba zato Sto odre-
duje (neko drugo biée). Na isti nacin, bi¢e nije ni subjekt samim tim Sto jest (samim tim Sto je bice),
nego je ono subjekt zato Sto je odredeno nekim drugim bi¢em, svojom odredbom. Bjelina nije sama
po sebi svojstvo snijega (njegova odredba), nego je ona svojstvo snijega zato Sto ga odreduje. Snijeg
pak nije sam po sebi subjekt bjeline, nego je on njezin subjekt zato $to je njome odreden.

Drugim rijecima, bi¢a su subjekti ili odredbe jedna spram drugih, a ne sama po sebi. Biée samo na
svijetu, jedno jedino, ne bi bilo ni subjekt, ni odredba: ono ne bi bilo subjekt zato sto nikojeg drugog
bi¢a ne bi bilo da ga odredi, ono ne bi bilo odredba zato $to nikojeg drugog bi¢a ne bi bilo da bude
njime odredeno.

Potreban je, dakle, skup bi¢a — barem dvoclan — da bi mogli postojati subjekt i odredba. Bitak
subjekta kao subjekta vezan je uz bitak odredbe, bez koje on ne bi bio subjekt, nego neko posve
neodredeno bice. Bitak odredbe kao odredbe vezan je uz bitak subjekta, bez kojeg ona ne bi bila
odredba, nego neka apstraktna odredenost, kojom nista ne bi bilo odredeno.

Subjekt i odredba, dakle, ne postoje odvojeno jedno od drugoga, nego tvore cjelinu, koja postoji
kao novo, trece bi¢e, odredenost jednog od doti¢na dva bi¢a (subjekta) onim drugim (odredbom).
Nije, dakle, posrijedi tek skup tih dvaju bica, koji osim njih samih nista drugo ne bi sadrzavao, da
ih odredi povrh onog Sto jesu i izvan njega, nego je posrijedi njihova cjelina, koja uz svakog od njih
uklju€uje jos i odredenost jednoga drugim, Cineci tako jednog subjektom, drugog odredbom. U toj
cjelini postaju, dakle, ta dva bica nesto sto izvan nje nisu — naime, subjekt i odredba. Ona im daje
novi identitet, koji izvan nje nemaju, identitet subjekta i odredbe.>?

51 O samobitnosti supstancija usp. npr. (Tongiorgi, 1869: 10, 12, 74-75), (Liberatore, 1857: 175-176), (Bauer, 1918: 96-
100), (Relja, 2021: 47).

52 Donekle je ovim razmatranjima sli¢no Reljino izlaganje tomistickog pojma suppositum. Usp. (Relja, 2021: 48-49).

_39_



DARIO SKARICA - UM, OBJEKT, ISTINA | VRIJEME

5. Svijet

Bi¢a postoje jedna spram drugih ne samo kao subjekt spram odredbe nego i kao lijevo spram
desnoga, gornje spram donjega, ovdasnje spram tamosnjega itd., i kao sadasnje spram negdasnjega,
budude spram sadasnjega, dugoro¢no spram kratkoro¢noga itd., i kao uzrok spram ucinka, Cinitelj
spram ucinjenoga, uvjet spram uvjetovanoga itd., i kao opazitelj spram opazenoga, mislitelj spram
misljenoga itd., i kao sudac spram osudenoga, ucitelj spram ucenika, prodavac¢ spram kupca itd.
Razne su, dakle, cjeline unutar kojih bi¢a postoje jedna spram drugih, poprimajuci pritom u svakoj
od njih odgovarajuci identitet (suca, u€enika, opazitelja, uvjeta, ucinka itd.) — od prostora i vremena,
preko kauzalnih cjelina, do spoznajne cjeline i pravnoga sustava, Skole, trzista itd.

Svijet je mreza svih tih cjelina, medusobno isprepletenih, unutar kojih bi¢a poprimaju razne
identitete.

6. Supstancija kao cjelina

U ovom odsjecku razradujem (ukratko) sljedecu ideju: supstancija nije supstrat odvojen od svojih
svojstava, nego je ona supstrat konstituiran svima njima (svojim svojstvima), cjelina (svih tih svojsta-
va). Ta ce ideja pokazati svoju eksplanatornu vrijednost u raspravi o svojstvima stvarno i sadrzajno
nemogucih (u sebi protuslovnih) predmeta.>?

(Razmatranja u ovom odsjecku samo su donekle srodna Lockeovim i Humeovim razmatranjima
0 supstanciji.>*)

Supstancija je, naime, jednim bitnim svojim aspektom, zapravo, cjelina svih doti¢nih odreda-
ba spojenih u jedno, nasuprot njihovoj mnozini, u kojoj one stoje odvojeno jedna od druge, svaka
zasebno, ne tvoredi nikakvu cjelinu, supstanciju (kojoj bi bile svojstvene). Supstancija nije supstrat
neovisan o svojim odredbama, nego cjelina tim odredbama konstituirana kao neko odredeno nesto.

Primjerom, onaj tamo veliki crveni istostranicni trokut cjelina je svih tih odredaba (biti trokut, biti
istostranican, biti velik, biti crven, biti tamo) i joS mnogih drugih (odredaba), kako onih s ovima nuz-
no povezanih — npr. biti geometrijski lik, biti zatvoren geometrijski lik, imati tri vrha, biti istih kutova,
unutrasnjih (po 60°), odnosno vanjskih (po 300°), imati ukupno 180° unutrasnjih, odnosno 900°
vanjskih kutova itd. — tako i onih s ovima akcidentalno spojenih, trenutnim stjecajem okolnosti —
npr. biti lijevo od onog ¢etverokuta, desno od onog kruga itd., ili biti hladan, biti primijecen, opazen,
misljen itd.

Toj cjelini pridijevamo te odredbe kao njezina svojstva, neka kao bitna njezina svojstva (recimo,
biti trokut, biti istostrani¢an trokut i sl.), Sto spojene jedna s drugom ¢ine samu njezinu bit, druge pak
kao nuZna njezina svojstva, premda ne i bitna, nego ona nuzno implicirana samom njezinom biti (re-
cimo, imati ukupno 180° unutrasnjih kutova ili biti istih kutova, unutrasnjih po 60°, odnosno vanjskih

%3 Usp. ovdje odsjecak 23.

% O Lockeovim razmatranjima o supstanciji usp. npr. (Locke 1961, sv. I: 139-140, 244-265), (Ayers, 1991: 15-128), (Bennett,
2011, sv. II: 108-123.), (Lowe, 2005: 59-98). O Humeovim razmatranjima o supstanciji usp. npr. (Hume, 1896: 15-17),
(Smith, 1941: 497-505), (Dicker, 1998: 15-31).

_40_



DARIO SKARICA - UM, OBJEKT, ISTINA | VRIJEME

po 300° itd.), tre¢e opet kao sporedna njezina svojstva (akcidencije, sporednine), koje ona moze,
ali i ne mora imati (recimo, biti crvena, velika, tamo itd.). Neke od tih odredaba definiraju tu cjelinu
(supstanciju) kao trokut (istostranic¢an), druge pak identificiraju je kao upravo taj trokut (tamo), a ne
neki drugi takav trokut (istostranican, crven, velik itd.).

Pritom, taj veliki crveni istostranicni trokut tamo nije neki supstrat koji sam po sebi ne bi bio ni
trokut ni istostrani¢an ni velik ni crven ni tamo, nego bi mu to sve bilo samo svojstveno, ne Cineci
samu njegovu bit i istovjetnost, nego je naprotiv taj veliki crveni istostranicni trokut tamo upravo
cjelina svih tih odredaba, kako onih bitnih i nuznih, tako i onih sporednih, cjelina koja nije tek skup
tih odredaba, nego povrh toga jos i jedno u koje su one sve spojene i koje ih drzZi zajedno.

7. Stvarnost

Strogo uzevsi, stvarnost je zbilja (aktualna odredenost neke supstancije nekom odredbom ili ne-
kim spletom odredaba). U blazem smislu, medutim, stvarnost nije samo zbilja nego i moguénost
(moguca odredenost neke supstancije nekom odredbom ili nekim spletom odredaba). Mozemo ta-
koder, u blazem smislu te rijeci, govoriti i o stvarnosti prosloj i buducoj, bilo u smislu prosle ili buduée
zbilje, bilo u smislu prosle ili buduée moguénosti.

U uZzem znacenju te rijeci, stvarnost je zbilja neovisna o misljenju, aktualno samobitna, tj. aktu-
alna odredenost neke supstancije nekim svojstvom ili spletom svojstava ako i nije misljena. U Sirem
znacenju, medutim, stvarnost nije samo zbilja neovisna o misljenju nego i zbilja samog misljenja, tj.
sam Cin misljenja.

U jednom drugom znaceniju, stvarnost je ukupnost svih stvari u njihovim medusobnim odnosima,
njihov splet, cjelina — stvarni svijet —i to, uze, ukupnost svih aktualnih stvari, odnosno, Sire, ukupnost
(cjelina) svih stvari, kako aktualnih, tako i potencijalnih.

8. Stvar

Strogo uzevsi, stvar je supstancija, subjekt koji postoji (kao zbilja) samobitno, vlastitim bitkom,
kojim pritom postoje (kao zbilja) i njegova svojstva. Strogo uzevsi, dakle, stvar postoji samobitno,
vlastitim bitkom, kao zbilja, a ne tek kao moguénost.

U Sirem smislu te rijeci, govorimo medutim i o mogucéim stvarima, kao i o buduc¢im ili proslim
stvarima — dakle, i o stvarima koje nisu zbilja, nego bi to samo mogle biti, kao i o onima koje jos uvijek

nisu zbilja, odnosno, o onima koje vise nisu zbilja. U Sirem smislu, dakle, pojam stvari ne obuhvacda
samo aktualne supstancije nego i one potencijalne, kao i one prosle ili budude.

_41_



DARIO SKARICA - UM, OBJEKT, ISTINA | VRIJEME

9. Objekt: sadrzaj i predmet

U strogom smislu te rijeci, objekt je moguci predmet misljenja, tj. bi¢e o kojem je moguée misliti
— primjerom, neboder, mrav, slova itd. No, objektom zovemo, u blazem smislu te rijeci, jos i mogudi
sadrzaj misljenja, tj. bice koje je mogucée misliti (o doticnom predmetu). Sadrzaj je ono Sto mislimo
o nekom neboderu (recimo, da je najvisi na svijetu), o nekom mravu (recimo, da je zalutao), o nekim
slovima (recimo, da ih je mnogo), o nekoj lopti (da je smeda) itd. i o zlathnom srebru (da je u sebi
protuslovno) i o crvenoj modrini (da je nemoguca) itd.

Ukratko, pojam objekta obuhvaca, s jedne strane, strogo uzevsi, predmet (o kojem je moguce mi-
sliti), s druge pak strane, u blazem smislu, jos i sadrzaj (koji je mogudée misliti, o nekom predmetu).>*

10. Predmet

U sljedec¢im pododsjeccima razmatram stvarni i objektivni bitak predmeta, kako onaj samostalni
(vlastiti njihov bitak), tako i onaj ovisan o misljenju, odnosno o stvarnosti (stvarnome svijetu, ovome,
aktualnome, u kojem jesmo).

10.1. Predmet: stvarno i objektivno

Stvarno, predmet (bi¢e o kojem je moguce misliti) postoji ili kao zbilja (aktualna stvarnost) o kojoj
je moguce misliti (npr. Velebit) ili kao mogucénost (moguca stvarnost) o kojoj je moguce misliti (npr.
zlatno brdo). Pritom, zlatno srebro, premda predmet (bi¢e o kojem je mogucée misliti), ipak ne postoji
(niti bi moglo postojati) stvarno. Dakako, to vrijedi i za bilo koji drugi predmet u sebi protuslovan.

Objektivno, predmet (bice o kojem je moguce misliti) postoji ili kao aktualni predmet misljenja (o
kojem netko u danom trenutku misli, aktualnim svojim misljenjem) ili kao mogudéi predmet misljenja
(o kojem u danom trenutku nitko ne misli, ali je svejedno o njemu i tad moguce misliti).>®

Primjerom, Velebit (i bilo koja druga aktualna stvarnost) objektivno je ili aktualni predmet nedi-
jeg (aktualnog) misljenja ili mogudéi predmet bilo Cijeg (mogucéeg) misljenja. Isto tako, zlatno brdo (i
bilo koja druga moguca stvarnost) objektivno je ili aktualni predmet necijeg (aktualnog) misljenja ili
moguci predmet bilo Cijeg (mogucéeg) misljenja. Naposljetku, i zlatno srebro (kao i bilo koji drugi u
sebi protuslovan predmet) objektivno je ili aktualni predmet necijeg (aktualnog) misljenja ili moguci
predmet bilo Cijeg (moguceg) misljenja.

10.2. Vlastiti bitak predmeta: s obzirom na misljenje

Predmet, kao bice (bilo aktualno, bilo potencijalno) o kojem je mogucée misliti, postoji kao pred-
met i kad nitko o njemu ne misli, tj. neovisno o misljenju (aktualnom), samostalno, vlastitim bitkom,
ali (u predmetnom smislu te rijeci, objektivno) samo kao moguénost (predmet o kojem je moguce

% O razlici izmedu predmeta i sadrzaja usp. ovdje odsjecak 1.

% Qvdje je rije¢ samo o objektivnoj, ne i o transobjektivnoj stvarnosti. O razlici izmedu objektivne i transobjektivne stvar-
nosti usp. ovdje odsjecak 15.

_42_



DARIO SKARICA - UM, OBJEKT, ISTINA | VRIJEME

misliti), ne i kao zbiljnost (predmet o kojem netko upravo misli, nekim aktualnim svojim misljenjem).
Potrebno je, naime, misljenje (aktualno) da ucini taj predmet (tu zbilju ili moguénost) aktualnim
svojim predmetom.

Velebit npr. nije sam po sebi aktualni predmet misljenja, nego on to biva tek necijim misljenjem
(kad netko o njemu misli). Sam po sebi, vlastitim bitkom (zbiljom), Velebit je samo mogudéi predmet
misljenja.

Isto tako, zlatno brdo nije samo po sebi aktualni predmet misljenja, nego ono to biva tek necijim
aktualnim misljenjem (tj. samo kad netko o njemu nesto misli). Samo po sebi, vlastitim bitkom (kao
moguca stvarnost), zlatno je brdo samo mogudi predmet misljenja.

Ukratko, u predmetnom smislu te rijeci, objektivno, predmet postoji samostalno, vlastitim bit-
kom, samo kao mogudéi predmet misljenja, ne i kao aktualni njegov predmet — ili, drukcije receno,
predmet ne moze postojati aktualno (kao aktualni predmet misljenja) vlastitim bitkom, nego tek
misljenjem koje o njemu nesto misli, tj. tek bitkom, zbiljom, ¢inom sama doti¢nog misljenja.

To, dakako, vrijedi i za zlatno srebro (kao i za bilo koji drugi u sebi protuslovan predmet). Zlatno
srebro postoji objektivno (kao predmet) vlastitim bitkom, samostalno, neovisno o misljenju (ako
nitko o njemu i ne misli), ali samo kao moguci predmet misljenja (predmet o kojem je moguce mi-
sliti), ne i kao aktualni predmet misljenja (predmet o kojem netko upravo misli, aktualnim svojim
misljenjem) — jer, aktualnim ga predmetom misljenja moZe uciniti samo misljenje samo (doti¢no),
aktualnim svojim bitkom (zbiljom).

10.3. Vlastiti bitak predmeta: s obzirom na stvarnost

Zlatno srebro postoji kao predmet (o kojem je moguée misliti), premda ne postoji stvarno (ni kao
zbilja, ni kao moguénost). Objektivni (predmetni) bitak zlatnoga srebra (i bilo ¢ega drugoga u sebi
protuslovna) neovisan je, dakle, o stvarnosti (u kojoj zlatno srebro ne samo da nema nego ne bi ni
moglo imati bitka).

Zlatno brdo postoji kao predmet (o kojem je moguce misliti), premda ne postoji aktualno (kao
zbilja), ve¢ samo kao moguénost (moguca stvarnost). Dapace, zlatno brdo postoji u ovom trenutku
kao aktualni predmet moga misljenja, premda u stvarnosti ono aktualnoga bitka nema. Drugim rije-
¢ima, objektivni (predmetni) bitak zlatnoga brda (i bilo ¢ega drugoga mogucega) neovisan je o nje-
govu stvarnom aktualnom bitku: zlatno brdo moze i te kako biti aktualni predmet misljenja (predmet
nekog aktualnog misljenja), ako ga u zbilji (aktualnoj stvarnosti) zapravo i nema.

Velebit bi postojao kao predmet (aktualnoga ili mogucega misljenja) i kad ga aktualno ne bi bilo,
pa ¢ak i kad bi bio u sebi protuslovan — poput zlatnoga srebra — tako da ga stvarno ne bi ni moglo biti
(ni aktualno, ni potencijalno). Objektivni (predmetni) bitak Velebita (i bilo ¢ega drugoga aktualnoga)
ne pociva, dakle, na njegovu stvarnom (aktualnom) bitku, nego je o njemu neovisan.

Ukratko, predmetni je bitak bi¢a neovisan o njihovu stvarnome bitku. Bi¢e moZe postojati kao
predmet nekog misljenja (bilo mogudega, bilo aktualnoga) ako u stvarnosti i ne postoji — dapace, ako
u stvarnosti ne bi ni moglo postojati. Predmetni je bitak samostalan, o stvarnome bitku neovisan.

_43_



DARIO SKARICA - UM, OBJEKT, ISTINA | VRIJEME

Predmeti postoje (kao bica o kojima je moguce misliti) samostalno, vlastitim bitkom, neovisnim kako
o misljenju (aktualnom), tako i o stvarnosti (bilo aktualnoj, bilo potencijalnoj).

10.4. Predmet: zakljucci

Na temelju dosad izloZenoga o predmetima i njihovu bitku (objektivnome i stvarnome) moguce
je zakljuciti sljedede.

Prvo, predmeti postoje objektivno (kao predmeti) vlastitim bitkom, neovisno o misljenju, opaza-
nju itd., samostalno, samo kao moguci (ne i kao aktualni) predmeti (misljenja, opazanja itd.).

Drugo, da bi bili i aktualni predmeti (misljenja, opazanja itd.), predmetima je potreban ¢in ne-
¢ijega (aktualnog) misljenja, opazanja itd., kojim oni bivaju aktualno misljeni, opazeni itd. Vlastitim
bitkom, neovisno o aktualnom (necijem) misljenju, opazanju itd., predmeti ne mogu postojati ak-
tualno (kao predmeti), njihov objektivni bitak nije i ne moze biti sam po sebi zbilja (¢in), veé¢ samo
mogucnost.

Treée, predmeti postoje objektivno (bilo vlastitim bitkom, kao mogudi predmeti, bilo aktualnim
bitkom nekog misljenja, opazanja itd., kao aktualni njegovi predmeti) posve neovisno o tom postoje
li i stvarno (kao zbilja, aktualna stvarnost, ili samo kao moguca stvarnost).>’ Objektivno postojeci
predmet moze biti ¢ak i stvarno nemoguc (npr. zlatno srebro), ako je samo misljen nekim aktualnim
misljenjem (necijim) ili opaZzen nekim aktualnim opazanjem (necijim) itd.

Cetvrto, predmeti postoje stvarno (kao stvarnost) vlastitim bitkom, samostalno, samo neki (oni,
naime, u sebi neprotuslovni), i to samo kao moguca (ne i aktualna) stvarnost.

Peto, predmetima je potrebno ostvarenje (ozbiljenje) stvarnim (aktualnim) bitkom same stvar-
nosti (stvarnoga svijeta), da bi postojali i kao zbilja, aktualna (a ne tek moguca) stvarnost. Vlastitim
bitkom, neovisno o svijetu (stvarnome, aktualnome), samostalno, predmeti ne mogu biti zbilja (ak-
tualna stvarnost).

Sesto, predmeti — oni bez ikakva protuslovlja u sebi — postoje stvarno (bilo vlastitim bitkom, kao
moguca stvarnost, bilo aktualnim bitkom stvarnoga svijeta, kao aktualna stvarnost, zbilja) posve ne-
ovisno o tom jesu li i misljeni, opazeni itd.

Sedmo, vlastitim bitkom, dakle, predmeti postoje samo kao moguci predmeti i moguca stvarnost
(potonje pritom samo pod uvjetom da nisu u sebi protuslovni). Aktualno pak postoje oni samo ako
su aktualizirani (ozbiljeni) zbiljom stvarnoga (aktualnoga) svijeta.

7 Qvaj zakljucak srodan je dvama temeljnim nacelima Meinongove teorije objekata, nacelu neovisnosti i nacelu indiferen-
cije. Usp. (Meinong, 1904: 8, 13), (Jacquette, 2015: 9).

_44_



DARIO SKARICA - UM, OBJEKT, ISTINA | VRIJEME

11. Sadrzaj

U sljedeé¢im pododsjeécima razmatram stvarni i objektivni bitak sadrZaja, kako onaj samostalni
(vlastiti njihov bitak), tako i onaj ovisan o misljenju, odnosno o stvarnosti (stvarnome svijetu, ovome,
aktualnome, u kojem jesmo).

11.1. Sadrzaj: stvarno i objektivno

Stvarno, sadrzaj (bi¢e koje je moguce misliti) postoji ili kao zbilja (aktualna stvarnost) koju je
mogucde misliti (npr. Velebit) ili kao mogucnost (moguda stvarnost) koju je moguée misliti (npr. zlat-
no brdo). Pritom, predmet u sebi protuslovan (poput zlatnoga srebra) ne moze biti shvacen — on,
dakle, ne samo da ne moZe postojati stvarno nego ne moze postojati ni kao sadrzaj misljen nekim
misljenjem.

Objektivno, sadrzaj (bi¢e koje je moguce misliti) postoji ili kao aktualni sadrZaj misljenja (sadrzaj
u doticnom trenutku misljen nekim aktualnim misljenjem) ili kao moguci sadrzaj misljenja (sadrzaj
koji u doticnom trenutku nitko ne misli, ali ga svejedno i tad svatko moze misliti).>®

Primjerom, Velebit (i bilo koja druga aktualna stvarnost) objektivno je ili aktualni sadrzaj necijeg
(aktualnog) misljenja ili moguéi sadrzaj bilo Cijeg (moguceg) misljenja. Isto tako, zlatno brdo (i bilo
koja druga moguca stvarnost) objektivno je ili aktualni sadrzaj necijeg (aktualnog) misljenja ili mogu-
¢i sadrzaj bilo ¢ijeg (moguceg) misljenja.

Kako je vec istaknuto, ¢etverokutni trokut (i bilo koji drugi u sebi protuslovan predmet) nije, niti
bi mogao biti, sadrzaj misljenja.

11.2. Vlastiti bitak sadrzaja: s obzirom na misljenje

Sadrzaj, kao bic¢e (bilo aktualno, bilo potencijalno) koje je moguée misliti, postoji kao sadrzaj i
kad ga nitko ne misli, tj. neovisno o misljenju (aktualnom), samostalno, vlastitim bitkom, ali (u sa-
drzajnom smislu te rijeci, objektivno) samo kao moguénost (sadrzaj koji je moguée misliti), ne i kao
zbiljnost (sadrzaj aktualno misljen nekim aktualnim misljenjem). Potrebno je, naime, misljenje (ak-
tualno) da ucini taj sadrzaj (tu zbilju ili moguénost) aktualnim svojim sadrzajem.

Velebit npr. nije sam po sebi aktualni sadrzaj misljenja, nego on to biva tek necijim misljenjem
(kad ga netko misli). Sam po sebi, vlastitim bitkom (zbiljom), Velebit je samo moguci sadrzaj misljenja.
Isto tako, zlatno brdo nije samo po sebi aktualni sadrzaj misljenja, nego ono to biva tek necijim

aktualnim misljenjem (tj. samo kad ga netko misli). Samo po sebi, vlastitim bitkom (kao moguca
stvarnost), zlatno je brdo samo moguci sadrzaj misljenja.

Ukratko, u sadrzajnom smislu te rijeci, objektivno, sadrzaj postoji samostalno, vlastitim bitkom,
samo kao moguci sadrzaj misljenja, ne i kao aktualni njegov sadrzaj — ili, druk¢ije re¢eno, sadrzaj ne

%8 Qvdje je rije¢ samo o objektivnoj, ne i o transobjektivnoj stvarnosti. O razlici izmedu objektivne i transobjektivne stvar-
nosti usp. ovdje odsjecak 15.

_45_



DARIO SKARICA - UM, OBJEKT, ISTINA | VRIJEME

moze postojati aktualno (kao aktualni sadrzaj misljenja) vlastitim bitkom, nego tek misljenjem kojim
biva (aktualno) misljen, tj. tek bitkom, zbiljom, ¢inom sama tog misljenja.

11.3. Vlastiti bitak sadrzaja: s obzirom na stvarnost

Zlatno brdo postoji kao sadrzaj (koji je moguce misliti), premda ne postoji aktualno (kao zbilja),
ve¢ samo kao mogucnost (moguca stvarnost). Dapace, zlatno brdo postoji u ovom trenutku kao
aktualni sadrZaj moga misljenja, premda u stvarnosti ono aktualnoga bitka nema. Drugim rije¢ima,
objektivni (sadrzajni) bitak zlatnoga brda (i bilo cega drugoga mogucega) neovisan je o njegovu stvar-
nom aktualnom bitku: zlatno brdo moze i te kako biti aktualni sadrzaj misljenja (sadrzaj nekog aktu-
alnog misljenja), ako ga u zbilji (aktualnoj stvarnosti) zapravo i nema.

Velebit bi postojao kao sadrzZaj (aktualnoga ili moguéega misljenja) i kad ga aktualno ne bi bilo.
Objektivni (sadrzajni) bitak Velebita (i bilo ¢ega drugoga aktualnoga) ne pociva, dakle, na njegovu
stvarnom (aktualnom) bitku, nego je o njemu neovisan.

Ukratko, sadrzajni je bitak bi¢a neovisan o njihovu stvarnom (aktualnom) bitku. Bi¢e moZe posto-
jati kao sadrzaj nekog misljenja (bilo moguéega, bilo aktualnoga) ako u stvarnosti i ne postoji (aktu-
alno). Sadrzajni je bitak samostalan, o stvarnome (aktualnome) bitku neovisan. Sadrzaji postoje (kao
bi¢a koja je moguce misliti) samostalno, vlastitim bitkom, neovisnim kako o (aktualnom) misljenju,
tako i o (aktualnoj) stvarnosti.

11.4. Sadrzaj: zakljucci

Na temelju dosad izloZzenoga o sadrzajima i njihovu bitku (objektivnu i stvarnu) mogude je zaklju-
Citi sljedece.

Prvo, sadrzaji postoje objektivno (kao sadrzaji) vlastitim bitkom (neovisno o misljenju, opazanju
itd., samostalno) samo kao mogudi (ne i kao aktualni) sadrzaji (misljenja, opaZanja itd.).

Drugo, da bi bili i aktualni sadrzaji (misljenja, opazanja itd.), sadrzajima je potreban cin necijega
(aktualnog) misljenja, opazanja itd., kojim oni bivaju aktualno misljeni, opaZeni itd. Vlastitim bitkom,
neovisno o aktualnom (necijem) misljenju, opazanju itd., sadrzaji ne mogu postojati aktualno (kao
sadrzaji), njihov objektivni bitak nije i ne moZe biti sam po sebi zbilja (¢in), ve¢ samo mogucnost.

Trece, sadrzaji postoje objektivno (bilo vlastitim bitkom, kao mogudi sadrzaji, bilo aktualnim bit-
kom nekog misljenja, opazanja itd., kao aktualni njegov sadrzaj) posve neovisno o tom postoje li i kao
zbilja, aktualna stvarnost. Zlatno brdo u ovom trenutku postoji kao aktualni sadrzaj moga misljenja,
premda ga u stvarnome svijetu aktualno nigdje nema.

Cetvrto, sadrZaji postoje stvarno (kao stvarnost) vlastitim bitkom, samostalno, samo kao moguéa
(ne i kao aktualna) stvarnost.

Peto, sadrzajima je potrebno ostvarenje (ozbiljenje) stvarnim (aktualnim) bitkom same stvarnosti
(svijeta, aktualnoga, stvarnoga), da bi postojali i kao zbilja, aktualna (a ne tek moguéa) stvarnost.
Vlastitim bitkom, neovisno o svijetu (stvarnome, aktualnome), samostalno, sadrzaji ne mogu biti
zbilja (aktualna stvarnost).

_46_



DARIO SKARICA - UM, OBJEKT, ISTINA | VRIJEME

Sesto, sadrzaji postoje stvarno (bilo vlastitim bitkom, kao mogucéa stvarnost, bilo aktualnim bit-
kom stvarnoga svijeta, kao aktualna stvarnost, zbilja) posve neovisno o tom jesu li i misljeni, opaZeni
itd.

Sedmo, vlastitim bitkom, dakle, sadrzaji postoje samo kao moguci sadrzaji (misljenja, opazanja
itd.) i moguca stvarnost. Aktualno pak postoje oni kao sadrzaji (objektivno) samo ako su misljeni,
opazeni itd., odnosno, kao zbilja (stvarnost, aktualna) samo ako su aktualizirani (ozbiljeni) zbiljom
(aktualnim bitkom) stvarnoga (aktualnoga) svijeta.

12. Bice, objekt i stvarnost

Bic¢e u sebi protuslovno moze biti bi¢e (postojati) samo kao predmet, ali ne i kao sadrzaj mislje-
nja, niti kao stvar (stvarnost).

Tomu nasuprot, bice sebi dosljedno, konzistentno, bez ikakva unutrasnjeg protuslovlja, postoji
kako kao objekt (predmet ili sadrzaj misljenja, mogudi ili aktualni), tako i kao stvarnost (moguda ili
aktualna).

Moguci je objekt misljenja to bice (sebi dosljedno, konzistentno) ve¢ vlastitim bitkom (sebi do-
sljednim, konzistentnim). Aktualnim objektom misljenja biva ono tek aktualnim bitkom misljenja
kojim biva misljeno (bilo kao predmet, bilo kao sadrzaj).

Moguca je stvarnost to bice (sebi dosljedno, konzistentno) ve¢ samom svojom unutrasnjom kon-
zistentnoscu, bez potrebe za svijetom (cjelinom). Aktualnom stvarnoscu biva ono tek u svijetu (stvar-
nome, aktualnome), tj. tek nasavsi svoje mjesto, vrijeme i ulogu (makar i sasvim neznatnu) u cjelini
svega aktualnoga bitka.

13. Bitak: zajednicki i vlastiti

Bi¢e postoji kao objekt ocitujuci se, a kao stvarnost djelujudi (aktualno ili potencijalno).

Utvara je nestvaran objekt, bice koje se ocituje, a ne djeluje, ni na Sto, niti bi djelovati moglo —
kad bi moglo djelovati, ne bi bilo utvara, nego stvarnost.

Znanje je stvarno u mjeri u kojoj djeluje i na nacin na koji djeluje, upravljaju¢i ponasanjem, mi-
Slienjem, opazanjem, istraZivanjem (npr. znanstvenim), razmatranjem (npr. filozofskim) itd. Znanje
koje ne bi moglo upravljati ponasanjem, misljenjem, istraZivanjem itd., ne bi bilo znanje, nego pricin

znanja.

Djelovanje koje se ni u kakvu ucinku ne bi ocitovalo, ne bi bilo stvarno djelovanje (u objektivhnom
smislu te rijeci), nego nekakva (tko zna kakva) transobjektivna stvarnost.>® Objektivno, bice je stvar-
no samo ako djeluje tako da se njegovo djelovanje ocCituje u svojim ucincima, tj. samo u mjeri u kojoj
su ociti ucinci njegova djelovanja.

% O pojmu transobjektivne stvarnosti usp. ovdje odsjecak 15.

_47_



DARIO SKARICA - UM, OBJEKT, ISTINA | VRIJEME

Bice, medutim, ne moZe djelovati vlastitim bitkom, bez iCega drugoga, na Sto bi djelovalo.
Djelovanje podrazumijeva zajednicki bitak, cjelovit, tj. takav da ukljucuje i djelovatelja i trpitelja.
Vlastitim bitkom djelovatelj mozZe biti samo moguca stvarnost (mogudi djelovatelj). Aktualnim djelo-
vateljem biva on tek spram nekog drugog bica, na koje djeluje, tj. tek zajedno s trpiteljem, u nekom
zajednickom njihovu bitku. Drugim rije¢ima, djelovatelj postoji stvarno kao zbilja (aktualna stvar-
nost) samo u svijetu, zajedno s drugim bi¢ima, na koja djeluje (i ona na nj).

Isto vrijedi i za oCitost. Bice ne moze biti ocito vlastitim bitkom, bez ikoga komu bi bilo ocito.
Ocitost podrazumijeva zajednicki bitak objekta i subjekta (spoznavatelja), neku njihovu obostranu
naspramnost. Vlastitim bitkom biée moZe biti samo moguci objekt. Aktualnim objektom biva ono
tek spram spoznajnog subjekta (spoznavatelja), kojem biva ocito u nekom zajedni¢kom njihovu bitku
(svijetu) u kojem je ono objekt, a on subjekt doti¢noga znanja (spoznaje).

14. Ja

Spoznati sama sebe znaci, doslovno, biti ujedno i subjekt i objekt tog znanja (spoznaje), tj. biti
spram sama sebe — tako reéi, sam sebi na neki nacin stran, inoseban — recimo, temporalno inoseban
u sjec¢anju, u kojem se ja sadasnji sje¢am sebe negdasnjeg (recimo, onoga sebe jos iz predskolskih
dana), kojega se sje¢am kao sebe, a ne kao nekoga drugoga.

Djelovati na sama sebe znaci, doslovno, biti ujedno i djelovatelj i trpitelj, tj. biti spram sama sebe
— tako reci, sam sebi na neki nacin biti stran, inoseban — npr. voljno inoseban pri discipliniranju sama
sebe lijena, nestrpljiva, gnjevna itd. — ja sam taj koji ne moZe docekati (ja, a ne netko drugi), ali sam
i taj koji tu nestrpljivost obuzda, sebe nestrpljiva disciplinira, na sebe sama utjece, djeluje, ali ne kao
na koga drugoga, nego upravo kao na sama sebe.

Spoznati sama sebe ili djelovati na sama sebe znaci, zapravo, biti cjelina svih svojih partikularnih
ja, jedno te isto cjelovito ja spram svakoga od njih, koje u svakomu od njih vidi sebe, ali sebe od ko-
jega se moze distancirati, spram kojega moZe zauzeti stav i na koje moZe utjecati, djelovati, kao neko
cjelovito ja, koje u svakom svome partikularnome ja vidi, zapravo, nekog drugog (!) sebe (!).%°

Posrijedi je, dakle, neki zajednicki bitak svih tih mnogih partikularnih ja, neko jedno te isto cjelo-
vito njihovo ja, cijeli jedan svijet, unutrasnji, spram onog izvanjskog.

15. Stvarnost: objektivna i transobjektivna

Stvar postoji neovisno o misljenju (ako nitko o njoj i ne misli, odnosno, ako je nitko i ne misli, u
danom trenutku, aktualno).

To, medutim, ne znaci da o njoj nije moguce misliti, niti da ona ne moZze biti misljena, ve¢ samo to
da ona postoji ako i nije misljena, odnosno ako i nema nikoga tko bi o njoj mislio. Koliko god, dakle,

0 Ova su shvacdanja sebstva, donekle barem, utemeljena i empirijski, Gazzaniginim istraZivanjem razrezana mozga i dotic-
nim njegovim zaklju¢cima o mnogostrukom sebstvu (Gazzaniga, 1970), (Gazzaniga i LeDoux, 1978), (Gazzaniga, 1985).

_48_



DARIO SKARICA - UM, OBJEKT, ISTINA | VRIJEME

da postoji o misljenju neovisno, stvar svejedno moZze biti i te kako objektivna (bilo kao predmet o
kojem je moguce misliti, bilo kao sadrzZaj koji je moguée misliti). To $to postoji stvarno, neovisno o
misljenju, ne znaci da ne postoji i objektivno.

Drugim rije¢ima, stvarni bitak (esse subiectivum) ne iskljucuje objektivni bitak (esse obiectivum).
U tom smislu, nazovimo objektivnom stvarnoséu sve ono sto jest ne samo stvarno (neovisno o mi-
Sljenju) nego i objektivno (kao predmet o kojem je moguée misliti, odnosno, kao sadrzaj koji je mo-
guce misliti).

Tomu nasuprot, stvar o kojoj nije moguée misliti po samu je svomu pojmu (ideji) transobjek-
tivna, misljenju predmetno onostrana, nedostizna. Nazovimo je, u tom smislu, predmetno
transobjektivnom.

Pritom, to $to o njoj nije moguce misliti ne znaci da ona ne postoji, ve¢ samo da nije moguce znati
postoji li ili ne postoji i, ako postoji, Sto je i kakva je i kolika i gdje i kada itd. — jer, kako znati ista o
nec¢emu o ¢emu nije moguce ni misliti.

S istog razloga, ako o predmetno transobjektivnome, po definiciji, nije moguce misliti, onda o
njemu, ocito, nije moguce ni nagadati (postoji li ili ne postoji i, ako postoji, sto je, kakvo je, koli-
ko, gdje itd.) — jer, kako bih mogao nagadati o neemu o ¢emu i ne mislim. Drugim rije¢ima, moze
mi se samo Ciniti da nagadajuéi o predmetno transobjektivnome nagadam doista o predmetno
transobjektivhome.

Na isti nacin, moze mi se samo Ciniti da istrazujuéi predmetno transobjektivnu stvarnost istrazu-
jem doista nju samu — jer, kako da istrazujem nesto o ¢emu i ne mislim (nesto $to uopée nije predmet
moga istrazivanja, niti bi — u svojoj predmetnoj transobjektivnosti — uopée moglo biti predmet i¢ijeg
istrazivanja).

Nema, dakle, nikakva smisla o predmetno transobjektivnome ista nagadati (ni postoji li ili ne
postoji, ni kakvo je, ni Sto je, ni koliko je, ni gdje je, ni kada itd.), niti ima ikakva smisla istrazivati ga —
jednostavno zato Sto ga zapravo nije mogude istraZivati, niti je o njemu moguce nagadati (iSta). Moze
nam se samo Ciniti da ga istrazujemo ili da o njemu nagadamo.

U skladu s tim, jedini je zdrav i spoznajno opravdan stav prema predmetno transobjektivhome
ne ‘istrazivati’ ga i ne ‘nagadati’ o njemu (Sto je i kakvo je i koliko i gdje i kada itd. i da li uopce jest ili
mozda ipak nije).

S druge strane, stvar koja ne moze biti miSljena po samu je svomu pojmu (ideji) transobjektivna,
misljenju sadrZajno onostrana, nedostupna. Nazovimo je, u tom smislu, sadrzajno transobjektivnom.

Sadrzajno je transobjektivna npr. buc€na tiSina —jasno je Sto bi ona trebala biti, ali nije jasno kako
bi ona to uopc¢e mogla biti. Bu¢na je tiSina pritom predmetno objektivha — moZzemo o njoj misliti
Stosta (npr. to da je u sebi protuslovna ili to da je neshvatljiva ili to da je nemoguda, objektivno i
stvarno, itd.). Ne moZzemo samo shvatiti (smisliti) Sto bi to zapravo bila bu¢na tiSina. Ona je, dakle,
transobjektivna sadrzajno, ali ne i predmetno.

Bucna je tiSina, k tomu, u sebi protuslovna —i to, ne subjektivno, ovom ili onom spoznavatelju,
ovisno o njegovu spoznajnom ustroju, nego objektivno, kao takva, bilo kojem (uopée mogucéem)

_49_



DARIO SKARICA - UM, OBJEKT, ISTINA | VRIJEME

spoznavatelju. To objektivno njeno unutrasnje protuslovlje ¢ini je objektivho nemogucom. Znaci li
to, medutim, da je ona i stvarno nemoguca? Ili, opc¢enito, neki sadrZajno transobjektivan predmet,
koji objektivno ne moZze biti stvarnost (dakle, ne samo ovom ili onom spoznajnom subjektu nego i
bilo kojem uopcée moguéem spoznajnom subjektu), bi li ipak mogao postojati stvarno (s onu stranu
svake moguce misli, sadrzaja, posve nemisliv, shvacanju posve nedostupan)? Ocito je o tom moguce
samo nagadati — i to, ne tek ovom ili onom spoznajnom subjektu, ove ili one spoznajne konstitucije,
nego i bilo kojem uopée moguéem spoznajnom subjektu. Jer, Sto bi drugo bilo moguce o predmetu
objektivno posve nemislivu do samo o njemu uvijek iznova nagadati. To je, medutim, krajnje besmi-
sleno, uzaludno — nagadati, naime, o ne¢emu o ¢emu je, ocito, moguce samo unedogled nagadati i
nagadati.

Drugim rijeCima, nema nikakva smisla iscrpljivati se pitanjem o sadrzajno transobjektivnoj stvar-
nosti, postoji li ili ne postoji (s onu stranu uopée mislivoga, sadrzajno mogucega). Jedini je zdrav i
spoznajno opravdan pristup usredotoditi se na objektivnu stvarnost (i pitati se npr. sto objektivnu
stvarnost Cini stvarnoscéu, a ne pri¢inom).

Ukratko, nema nikakva smisla zamarati se pitanjima o transobjektivnome. Jer, s jedne strane,
predmetno transobjektivnu stvarnost jednostavno nije moguce istraZivati (StovisSe, nije moguce ni
nagadati o njoj, ovo ili ono, bilo §to), dok — s druge strane — o sadrZajno transobjektivnoj stvarnosti
nije moguce drugo do samo unedogled nagadati postoji li uopce ili ne postoji. Drugim rijecima, jedini
je zdrav i spoznajno opravdan stav prema stvarnosti istrazivati je ukoliko je objektivna (misljenju i
znanju dostupna, koliko-toliko), tj. usredotoditi sva svoja istrazivanja na objektivnu stvarnost.®!

16. Protuslovlje

U sljedeéim pododsjeccima istrazujem (sasvim ukratko), prvo, je li protuslovlje objekt (tj. pred-
met, odnosno sadrzaj) moguéega misljenja, drugo, mozZe li protuslovlje postojati stvarno (kao svoj-
stvo Cega stvarna), trece, je li protuslovlje bice i, Cetvrto, je li protuslovlje spoznatljivo (shvatljivo).®?

16.1. Protuslovlje: objekt

Protuslovlje je objekt, ono postoji objektivno, kako kao predmet, tako i kao sadrzaj mogucega
misljenja.

O protuslovlju je moguée misliti Stosta (recimo, da €ini doti¢ni predmet sadrzajno nemogucim, uz
to da ga Cini i stvarno nemogucdim, ili da ga je katkad tesko uociti, katkad opet da jednostavno ‘bode
ocCi’ itd.). Drugim rijeCima, protuslovlje zaista postoji kao predmet (o kojem je mogucée misliti), tj. kao
objekt u uzem znacenju te rijeci.

No, ne samo da protuslovlje postoji kao predmet (o kojem je moguce misliti) nego ono postoji i
kao sadrzaj (koji je moguce misliti). Primjerice, protuslovlje je moguce misliti (shvatiti) kao svojstvo
zlatnoga srebra, glasne tiSine, studene vrucine itd. Protuslovlje je ono Sto je moguce misliti o tim

61 0 pojmu i problemu transobjektivne stvarnosti usp. (Skarica, 2024)
2 0 (neo)skolastickom pojmu protuslovlja usp. npr. (Tongiorgi, 1861: 42), (Hugon, 1927: 84-86, 156).

_50_



DARIO SKARICA - UM, OBJEKT, ISTINA | VRIJEME

predmetima, sadrzaj moguce misli o njima. Drugim rije¢ima, protuslovlje zaista postoji kao sadrzaj
koji je moguée misliti o cemu.

Sadrzajno, protuslovlje se sastoji u nespojivosti doti¢nih odredaba. Jedan te isti subjekt ne moze
biti odreden istodobno dvjema odredbama koje jedna s drugom nisu spojive. Primjerom, jedan te
isti subjekt ne moZe biti ujedno i srebrn i zlatan — jer, ako je srebrn, onda nije zlatan, a ako je zlatan,

onda nije srebrn. Zato je zlatno srebro u sebi protuslovan pojam, samim tim i stvarno nemoguce
bice, kao i srebrno zlato.

Ukratko, protuslovlje postoji objektivno i u uzem i u Sirem smislu te rijeci, tj. i kao predmet (o
kojem je moguce misliti) i kao sadrzaj (koji je moguée misliti o cemu).

16.2. Protuslovlje: stvarnost

Protuslovlje ne moZe biti svojstvo ¢ega stvarnoga, jer ono ¢ini doti¢ni predmet nuzno nestvarnim
(recimo, tihu buku, tesku lakodu, kratkotrajnu dugovjecnost itd.). Protuslovlje, naime, nije subjekt,
nego svojstvo, i to svojstvo predmeta u sebi protuslovna, koji kao takav (u sebi protuslovan) ne moze
postojati stvarno, pa tako ne mogu postojati stvarno ni njegova svojstva (uklju¢ujuéi, medu njima,
dakako, i samo njegovo protuslovlje).

Drugim rijec¢ima, protuslovlje ne moZe postojati stvarno (kao svojstvo ¢ega stvarna), jer ono samo
sebi prijeci pristup stvarnosti, ¢ineéi predmet kojem je svojstveno nuzno nestvarnim (nemogucim).

16.3. Protuslovlje: bice

Protuslovlje je bi¢e, premda ne postoji stvarno. Ono je bice zato Sto postoji objektivno, kao pred-
met i sadrzaj moguéega misljenja (znanja, mnijenja, dvojbe, istrazivanja, spoznaje itd.).

16.4. Protuslovlje: znanje

Kad mislim o crvenoj modrini, zapravo, shvacam — ali ne crvenu modrinu, nego protuslovlje u
samu pojmu crvene modrine (samim tim i njezinu nemogucnost, kako sadrzajnu, tako i stvarnu).
Nije, dakle, pritom posrijedi neshvadanje, moja (subjektivna) nesposobnost da nesto shvatim (na-
ime, crvenu modrinu), nego je posrijedi upravo shvaéanje (tog protuslovlja u samu pojmu crvene
modrine i te njezine sadrZajne i stvarne nemoguénosti). Posrijedi je objekt (protuslovlje, nemogu¢-
nost), ocit i shvacen. Posrijedi je znanje (da crvena modrina nije moguca, ni sadrzajno ni stvarno,
jednostavno zato Sto je sama ideja crvene modrine u sebi protuslovna).

Nesposoban sam shvatiti neki objekt ako ne vidim u njemu nikakva unutrasnjeg protuslovlja pa
ga svejedno ne uzmazem smisliti (shvatiti). Takav objekt nadilazi moju (subjektivnu) sposobnost
shvacanja. Shvatim li, medutim, neko protuslovlje unutar objekta o kojem mislim, nije posrijedi moja
(subjektivna) nesposobnost da shvatim taj objekt, nego je posrijedi njegova (objektivna) neshvatlji-
vost, nemogucnost da bude shvaéen.

Jedno je, naime, nesposobnost shvacanja neceg objektivno shvatljiva, drugo je, medutim, spo-
sobnost shvacanja protuslovlja (kao sposobnost shvacanja objektivne neshvatljivosti doti¢noga
predmeta).

_51_



DARIO SKARICA - UM, OBJEKT, ISTINA | VRIJEME

17. Nesto i nista

Bice je nesto ako je odredeno, bilo da je odredeno nekim drugim bi¢em (svojom odredbom), bilo
da je odredeno samo po sebi. Bi¢e je nista ako nije odredeno (niti samo po sebi, niti nekim drugim
bicem).%

Nesto (neko odredeno biée) jest bice kako u objektivnom, tako i u stvarnom smislu te rijeci. S
jedne strane, objektivno, nesto je kako predmet (o kojem je moguce misliti), tako i sadrzaj (koji je
mogucde misliti). S druge pak strane, nesto je i stvarno bice, stvar, bilo moguda, bilo aktualna.

No, i nista je bice, ali samo u objektivnom, ne i u stvarnom smislu te rijeci. Nista je predmet, o
kojem je moguce misliti (npr. to da je predmet). Nista je i sadrzaj, koji je moguée misliti — doduse,
samo nijecno, tj. kao ni ovo ni ono, ni ovakvo ni onakvo, ni ovoliko ni onoliko, ni ovdje ni ondje itd.
NiSta, medutim, nije (niti bi moglo biti) stvarno bice, jer takve stvari nema (niti bi je moglo biti) koja
nije ni ova ni ona, ni ovakva ni onakva, ni ovolika ni onolika, ni ovdje ni ondje, ni sada ni onda itd.

18. Nista

Nista mislim tako da nijeCem i ovo i ono i ovakvo i onakvo i ovoliko i onoliko itd., tj. tako da ni-
je€em sve. To je nijekanje ¢in, jedini kojim je moguée misliti niSta. Rezultat je toga ¢ina misao bez
ikakva pozitivna sadrZaja. Sav je sadrZaj te misli negativan: ni ovo ni ono, ni ovoliko ni onoliko, ni
ovdje ni ondje itd.

Umijem, dakle, misliti i nista, a ne samo nesto. To se umijeée (misljenja ni¢ega) sastoji u nijekanju
svega. Nista ne mislim pozitivno, kao neki objekt, nesto, nego ga mislim negativno, nasuprot svakom
(pozitivnom) sadrzaju (objektu), upravo kao ni-sta.

Kad mislim niSta, mislim zapravo viSe znacenje (same ideje ni¢ega) nego objekt (sadrzaj) — jer,
znacenje je pritom (kad mislim nista) sasvim jasno (ni-Sta, tj. ni ovo ni ono, ni ovdje ni drugdje itd.),
dok objekta (u pozitivnom smislu te rijeci) jednostavno nema — dapace, ne bi ga ni smjelo biti.

To sve sasvim je u skladu sa samom idejom niCega: nista, naime, po samu svomu pojmu, jedno-
stavno mora biti negativan sadrzaj misljenja (poput praznine, ali posvemasnje, ili izostanka, ali ne tek
necega, nego svega).

Pritom, vrijedi primijetiti da nista nije (niti bi moglo biti) u sebi protuslovan pojam (odnosno, sa-
drzaj misljenja). Jer, u nicemu ni¢ega nema, nikakvih odredaba, da bi neka mogla protusloviti nekoj
drugoj. lli, drukcije re¢eno, nista je upravo tim svojim svenije¢nim karakterom zasti¢eno od svakog
unutrasnjeg protuslovlja.

No, nista nije samo moguci sadrzaj misljenja nego i moguci njegov predmet. Pritom vrijedi pri-
mijetiti da je o nicemu moguce misliti samo nije€no, tj. samo nasuprot svemu pozitivnho objektivnu.
Drugim rijec¢ima, o nicemu je moguée misliti samo da nije ni ovo ni ono, ni ovakvo ni onakvo, ni ovdje

O (neo)skolasti¢ckom pojmu nicega usp. npr. Hugon, 1935: 262-263.

_52_



DARIO SKARICA - UM, OBJEKT, ISTINA | VRIJEME

ni ondje itd. Bilo koja pozitivna odredba ucinila bi ga ne¢im, a ne ni¢im. Svejedno, kad o nié¢emu mi-
slim da nije ni ovo ni ista drugo, ni ovdje ni drugdje, ni ovakvo ni drukgije itd., mislim to sve upravo o
nicemu (a ne o ¢emu drugomu). U tom smislu, nista uistinu jest moguci predmet misljenja, premda
sasvim neodreden i nijecan.®

19. Odredenost

U sljedeéim dvama pododsjeccima razmatram najprije u ¢emu se sastoji odredenost subjekata,
pa potom i u ¢emu se sastoji odredenost samih odredaba.

19.1. Odredenost subjekta

Neki su subjekti odredeni sami po sebi. Neka modrina npr. moze biti svjetlija ili tamnija od neke
druge modrine (ili od neke druge boje). K tomu, moze ona biti i jednako svijetla (odnosno, jednako
tamna) kao i neka druga modrina (ili neka druga boja). Pritom, svjetlina, odnosno tamno¢a, nisu slu-
¢ajna, nego nuzna svojstva modrine — modrina koja ne bi bila nimalo svijetla, bila bi zapravo crnina,
a ne modrina; isto tako, modrina koja ne bi bila nimalo tamna, bila bi zapravo bjelina, a ne modrina.

No, premda nuzZna svojstva modrine, svjetlina i tamnoda nisu ujedno i bitna njezina svojstva.
Jer, modrina se od drugih boja ne razlikuje svojom svjetlinom ili tamno¢om, nego se naprotiv ona
razlikuje od njih svojom modrinom — dakle, sama po sebi, a ne po nekom svojem svojstvu. Nema,
dakle, svojstva (odredbe) koje bi ¢inilo modrinu modrinom (spram crvena, Zuta, zelena itd.), nego je
modrina odredena spram drugih boja sama po sebi, kao modrina. Drugim rije¢cima, modrina je sama
po sebi nesto.

Neki drugi subjekti, medutim, nisu odredeni sami po sebi, nego nekim drugim bi¢ima (svojim
svojstvima, odredbama). Trokut npr. nije sam po sebi trokut, nego po svojim (bitnim) odredbama:
biti viSekut (poligon), imati tri kuta. Trokut se ne razlikuje od drugih poligona sam po sebi (onako
kako se modrina razlikuje od drugih boja i gor¢ina od drugih okusa itd.), nego se trokut razlikuje od
drugih poligona po svojim odredbama (biti poligon, imati tri kuta). Bez tih odredaba, trokut zapravo
ne bi bio trokut, nego nesto drugo.

19.2. Odredenost odredbe

Neka odredba moze biti odredenija od neke druge odredbe. Odredba biti trokut odredenija je od
odredbe biti visekut. No, neka odredba moze, takoder, biti odredena koliko i neka druga odredba.
Primjerom, neki je subjekt odreden odredbom biti trokut to¢no toliko koliko je neki drugi subjekt
odreden odredbom biti etverokut. Pritom, taj isti subjekt (trokut) odreden je tom odredbom (biti
trokut) znatno viSe nego Sto je taj drugi subjekt (Cetverokut) odreden odredbom biti visSekut ili odred-
bom biti zatvoren geometrijski lik.

Odredenost je nuzno svojstvo svake odredbe. Odredba koja ne bi bila odredena, ne bi mogla
ni odredivati, pa slijedom toga ne bi ni bila odredba. Odredenost, medutim, nije bitno svojstvo

¢ Potanko o ni¢em raspravlja Jacquette. Usp. npr. (Jacquette, 2013) ili (Jacquette, 2015: 193-228).

_53_



DARIO SKARICA - UM, OBJEKT, ISTINA | VRIJEME

pojedinih odredaba, ono koje ih razlikuje jedne od drugih — jer, sve su one, kako je upravo utvrdeno,
nuzno odredene. K tomu, odredbu od odredbe ne razlikuje ni mjera odredenosti — jer, u tom sluca-
ju, ne bi bilo razlike izmedu jednako odredenih odredaba (primjerom, izmedu odredbe biti trokut i
odredbe biti cetverokut).

Trokut se od Cetverokuta razlikuje brojem kutova. No, to su dva subjekta (trokut i ¢etverokut),
a ne dvije odredbe. Odredbe su (doti¢ne) biti trokut i biti Cetverokut. Nijedna od njih nema kutove.
Kutove imaju dotic¢ni subjekti, ali ne i odredbe, kojima su oni odredeni. U skladu s tim, broj kutova
nije odredba kojom bi bila odredena doti¢na odredba (biti trokut, odnosno, biti Cetverokut), nego je
taj broj broj kojim ta odredba odreduje doti¢ni subjekt kao trokut, odnosno cetverokut.

Pritom, taj broj nije subjekt odreden nekim odredbama, nego odredba, koja s nekim drugim
odredbama (npr. imati kutove, biti zatvoreni geometrijski lik itd.) tvori slozenu i cjelovitu odredbu
biti trokut (odnosno, biti cetverokut). Ukratko, te su dvije odredbe (biti trokut i biti cetverokut) kao i
mnoge druge — dapace, neprebrojivo mnogo drugih — zapravo sloZzene odredbe, koje odreduju do-
ticne subjekte svim svojim pojedinim sastavnicama, tj. svim odredbama od kojih su sloZzene (u jednu
cjelovitu odredbu). Nisu one, dakle, odredene (bitno) nekim svojim odredbama, nego su odredene
(bitno) same po sebi, onako kako su same po sebi odredene i jednostavne odredbe (poput modrine,
gorcine, topline itd.), s tom razlikom da su same po sebi cjeline (odredaba), tj. sloZene, a ne jedno-
stavne odredbe.

Ukratko, sve su odredbe (kako one jednostavne, tako i one sloZzene) odredene same po sebi, a ne
po nekim drugim odredbama.

20. Bitak i mijena

Na neki nacin, stvarni je bitak bitak bilo ¢ega. Aktualno, naime, on je uvijek bitak necega (nekog
tocno odredenog bi¢a, odnosno neke tocno odredene cjeline svih bi¢a). Potencijalno, medutim, on
je uvijek ujedno i bitak bilo kojeg drugog moguceg bi¢a (odnosno, bilo koje druge mogude cjeline svih
bica), a ne samo doti¢nog, aktualnog bi¢a (odnosno, doti¢ne, aktualne cjeline svih bica).

S nastankom nekog novog bié¢a ne nastane i neki novi bitak, nego to novo bice postoji istim onim
bitkom kojim je postojalo dotadasnje bi¢e (koje s tom mijenom nestane). Drugim rije¢ima, pri svakoj
mijeni jedan te isti bitak prestaje biti bitak dotadasnjeg bic¢a i postaje bitak novog bi¢a. Stvarni je
bitak, dakle, sve vrijeme jedan te isti, smjenjuju se samo njegove odredbe, biéa, jedno za drugim.®

Na isti nacin, sa svakom novom mislju objekt (predmet ili sadrzaj) dotad aktualno misljen pre-
stane to biti i postane tek moguci objekt misljenja, dok, s druge strane, istodobno, neki drugi objekt
(predmet ili sadrzaj), dotad samo mogu¢, postane aktualan (aktualno misljen tom novom mislju,
bilo kao predmet, bilo kao sadrzaj). Sve je vrijeme, pritom, stvarni bitak doti¢cnog misljenja jedan te
isti, smjenjuju se samo objekti njime aktualizirani (bilo kao predmeti, bilo kao sadrzaji doticnog mi-
Sljenja). Objekt, dakle, ne postaje aktualan nekim novim svojim objektivnim bitkom, nego stvarnim

 Ova je razmatranja moguce povezati sa zakonima oc¢uvanja u fizici. O (neo)skolastickom nauku o mijeni usp. npr. (Hugon,
1905: 261-271), (Gredt, 1961: 255-258).

_54_



DARIO SKARICA - UM, OBJEKT, ISTINA | VRIJEME

bitkom doti¢noga misljenja (na nj usredotocena). Objektivni njegov bitak, pritom, sve je vrijeme
jedan te isti.

21. NijeCne odredbe

Ako je u definiciji nekog pojma izostala neka bitna njegova oznaka, onda je tim izostankom ta
definicija i te kako odredena (kao nedostatna, manjkava, presiroka i sl.), ali ne ne¢im sto je stvarna
njezina sastavnica, nego necim ¢ega u njoj nema (a trebalo bi ga biti), tj. nec¢im $to je u njoj izostalo
(a izostati nije smjelo) — dakle, ne¢im nestvarnim, ¢ega nema, nekim negativnim (nije¢nim) njezinim
svojstvom (odredbom). lli, ako je netko u Rimu, onda stvarnost — u tom pogledu — nije odredena
samo njegovim (stvarnim) bitkom u Rimu nego i njegovim nebitkom drugdje (recimo, u Becu ili u
Berlinu, Londonu, Kninu itd.).

Stvarnost, dakle, nije odredena samo stvarnim svojim odredbama (svojstvima), onim sto ona
stvarno jest, nego je ona odredena i nijecno, tj. nasuprot onomu svemu $to ona nije (a mogla bi ili
mozda i trebala biti). Plavo nije samo plavo nego i necrveno, nezeleno, nezuto itd. Izbrazdano nije
samo izbrazdano nego i neravno. Dopola puno nije samo polupuno nego i poluprazno. Uopce, nesto
nije samo nesto (neko odredeno bice) nego je ono, samim tim, ujedno i nista drugo.

Ukratko, premda stvarno ne postoje, nijecne odredbe i te kako odreduju stvarnost u objektivnom
njezinu bitku, spram uma (mogucega znanja o njoj). Objektivno, stvarnost nije odredena samo stvar-
nim svojim svojstvima, pozitivnim svojim odredbama, nego i negativno, nije¢nim svojim odredbama,
nasuprot svemu onom $to ona nije, a mogla bi biti.*®

22. Nemogucnost

U sljedeéim pododsjeccima razmatram o nemogucnosti, stvarnoj i objektivnoj, o mogucnosti
njezina bitka, stvarnog i objektivnog, o odnosu izmedu pojma nemogucnosti i pojma stvarnosti i o
mogucim, odnosno nemogucim bi¢ima (tj. o possibilia i impossibilia).

22.1. Nemogu¢nost: objektivna i stvarna
Objektivna je nemogucnost ili predmetna ili sadrzajna.

Predmetna nemoguénost sastoji se u tom da o doti€nom biéu nije moguce misliti. Pritom, nije
moguce znati o kojem to zapravo bi¢u nije moguce misliti — jer, kako znati iSta o neCemu o ¢emu nije
mogucde ni misliti. Isto tako, s istog razloga, nije moguce ni nagadati o kojem to zapravo biéu nije mo-
guce misliti — jer, kako nagadati o necemu o ¢emu nije moguce ni misliti. Ako, dakle, i postoji neko
bi¢e o kojem nije moguce misliti, onda zacijelo nije moguce ni znati ni nagadati koje je to zapravo
bice.

U (neo)skolastici nije¢ne su odredbe vezane uglavnom uz razmatranja o ens rationis. Usp. npr. (Suarez, 2024: 1014-
1041), (Tongiorgi, 1869: 14-18), (Bauer, 1918: 28-30).

_55_



DARIO SKARICA - UM, OBJEKT, ISTINA | VRIJEME

Drugim rije¢ima, pojam predmetno nemogucega zapravo je pojam predmetno transobjektivno-
ga, tj. pojam svega onoga svakom uopée moguéem misljenju predmetno onostrana, o ¢emu nije
moguce ni misliti, ni nagadati, ni znati (iSta) itd. Bilo bi u sebi protuslovno o takvomu ¢emu ista
uistinu misliti, nagadati, znati itd. Sam ¢in misljenja (nagadanja, znanja itd.) o takvomu ¢emu ucinio
bi ga zapravo svojim predmetom — dakle, ne samo predmetno mogucim nego i predmetno aktual-
nim. Moguce je, dakle, samo to da se komu ¢ini da o predmetno nemoguéem bi¢u nesto misli ili da
0 njemu nesto nagada ili sudi, vjeruje, zna itd. Primjerom, ¢ini se sasvim moguéim misliti da mozda
postoje bi¢a o kojima nije moguce misliti, ali se to zapravo samo ¢ini mogucim, jer ve¢ sama ta misao
misli o tim bi¢ima, prvo, da moZda postoje i, drugo, da o njima nije moguée misliti. Ona su, dakle,
ipak predmet te misli, o kojem ona nesto misli, koliko god da ujedno i tvrdi kako o njima misliti nije
moguce.

Ukratko, buduci da o predmetno nemogucim bi¢ima nije moguée misliti (pa tako ni nagadati, ni
znati, iSta, ni suditi, vjerovati, dvojiti itd.), slijedi da spoznajne napore treba usmjeriti prema pred-
metno mogucem bicu.®’

Sto se pak ti¢e sadriajne nemoguénosti, ona se sastoji u tom da predmet (o kojem je moguce
misliti) ne uzmaze biti i misljen (shvacen), i to zato Sto je u sebi protuslovan. Takav je predmet npr.
zlatno srebro — o kojem je moguce misliti (recimo, da je u sadrzajnom pogledu nemoguce), ali ga nije
moguce i misliti (shvatiti), uciniti sadrzajem misli, jer je u sebi protuslovno.®®

Stvarna nemogucnost pak sastoji se u tom da predmet (o kojem je moguce misliti) ne moze po-
stojati kao zbilja neovisno o misljenju, samostalno, stvarno, i to bilo zato Sto protuslovi samu sebi
(poput zlatnog srebra, goleme sitnice, Zute modrine itd.), bilo zato Sto protuslovi zakonima doti¢ne
cjeline (stvarne) — recimo, zakonima prirode, onako npr. kako medusobno neprivlacenje tijela ne
protuslovi samu sebi (nego ga je, naprotiv, mogude shvatiti, zamisliti) te je u tom smislu ono kao
sadrzaj misljen nekim misljenjem sasvim moguce, ali je nemogudée stvarno, u stvarnome svijetu, pri-
rodi, i to zato Sto protuslovi prirodnom zakonu opée gravitacije.

22.2. Nemogucnost kao objekt, odnosno stvarnost

Nemoguénost (bilo objektivna, bilo stvarna) ocito jest predmet o kojem je moguce misliti (reci-
mo, to da je svojstvo svega u sebi protuslovna). K tomu, nemoguénost je moguce i misliti, shvatiti
(recimo, kao negaciju mogucnosti ili kao svojstvo svega Sto ne samo da ne postoji nego ne bi ni moglo
postojati ili kao svojstvo svega $to ne samo da nije zbilja nego ne bi ni moglo biti zbilja itd.). Ukratko,
nemogucnost postoji objektivno i kao predmet (o kojem je moguce misliti) i kao sadrzaj (koji je mo-
guce misliti).

Nemoguénost, medutim, ne moZe postojati stvarno. Jer, ona je po samu svomu pojmu (ideji)
svojstvo, a ne subjekt: nemogucnost je nemoguénost necega, a ne jednostavno nemoguénost. Ali je
ona pritom nuzno (po samu svomu pojmu) nemogucnost neceg Sto ne moZe postojati stvarno — kad
bi to nesto (taj subjekt kojem je nemogucénost svojstvena) moglo postojati stvarno, ne bi mu bila svoj-
stvena nemogucnost, nego mogucnost (stvarnog postojanja). No, svojstva ne postoje samostalno,

7 Usp. ovdje odsjecak 15.
8 Usp. takoder ovdje odsjecak 15.

_56_



DARIO SKARICA - UM, OBJEKT, ISTINA | VRIJEME

vlastitim bitkom, nego bitkom svoga subjekta. Ako, dakle, taj subjekt ne postoji stvarno, onda ne
postoje stvarno ni njegova svojstva. Ako pak on ne samo da ne postoji stvarno nego ne bi ni mogao
postojati stvarno, onda — ocito — ne mogu postojati stvarno ni njegova svojstva (ukljucujuci, dakako,
i svojstvo njegove nemogucnosti). Drugim rije¢ima, bududi da je svojstvo subjekta koji ne moze po-
stojati stvarno, nemogucnost sama moze postojati samo s onu stranu stvarnosti, tj. samo objektivno,
ali ne i stvarno.

Ktomu, stvarnostje (ustrozem smislu terijeci) zbiljaili (u blazem smislu) moguc¢nost. Nemogucénost,
medutim, nije ni moguénost ni zbilja, niti njihovo svojstvo. Nemoguéa mogucénost, naime, u sebi je
protuslovan pojam (ako je neka moguénost nemoguéa, onda ona zapravo nije moguénost, nego ne-
mogucénost). Nemoguca je zbilja takoder pojam u sebi protuslovan (ako je neka zbilja nemoguca,
onda ona samim tim ne moZe biti ni moguca ni zbiljska). Nemoguca, dakle, nije sama stvarnost (neka
zbilja ili moguénost), nego je nemoguc objekt (neki predmet ili sadrzaj), i to onaj koji ne moZze posto-
jati stvarno (kao zbilja o misljenju neovisna).

Ukratko, premda postoji objektivno, i u uzem i u Sirem znacenju te rijeci, tj. i kao predmet (o
kojem je moguce misliti, nesto) i kao sadrzaj (koji je mogucée misliti, o neCemu), nemoguénost ne
moze postojati i stvarno (kao svojstvo Cega stvarna, nekog stvarnog objekta, stvari), nego ona moze
postojati samo s onu stranu stvarnosti.

Drugim rije¢ima, nemogucnosti u stvarnome svijetu nema, ni unutar zbilje, ni unutar moguce-
ga. Ona ne postoji stvarno, ve¢ samo objektivno, bitkom koji je stvarnosti onostran (tj. iskljucivo
objektivan).

To, medutim, ne znaci da je njezin Cisto objektivni bitak irelevantan (kao da bi relevantna bila
samo stvarnost). Naprotiv, mozda se Cisto objektivni bitak nemogucnosti (i koje¢ega drugoga) pokaze
u mnogom pogledu i te kako relevantan.

22.3. Stvarnosti nemogucénost

O stvarnosti govorimo, u prvom redu, kao o zbilji, aktualnoj stvarnosti, ali govorimo, isto tako, i o
mogucoj stvarnosti. Stovise, moguce je govoriti i 0 nuZnoj, odnosno o kontingentnoj zbilji (stvarno-
sti), pa i o zbilji (stvarnosti) sadasnjoj, buducoj, negdasnjoj, ovdasnjoj, tamosnjoj itd.** Cini se, medu-
tim, da nema smisla govoriti i 0 nemogucoj stvarnosti — jer, nemoguc je predmet, po definiciji, onaj
koji ne mozZe biti stvarnost, pa nema smisla nazivati ga stvarno$¢u. Nemoguca bi stvarnost bila ono
$to ne moze biti stvarnost, pa se Cini besmislenim nazivati je stvarnoséu. (Kao kad bismo trokutom
nazvali ono $to ne moZze biti trokut — recimo, kruznicu ili cetverokut, parabolu, elipsu itd.)

Ukratko, pojam stvarnosti Cini se da je ogranicen na zbilju i moguénost, bilo da je ta zbilja nuz-
na ili kontingentna, sadasnja, bududa ili prosla, ovdasnja ili tamosnja, trenutacna ili trajna itd.
Nemoguénost pak, stvarna ili sadrzajna, ¢ini se da moZze biti svojstvena samo predmetu, ne i stvarno-
sti — jer, postoje predmeti koji ne mogu biti stvarnost (pa su, u tom smislu, nemoguci), ali ne postoji,
niti bi mogla postojati, stvarnost koja ne bi mogla biti stvarnost.

0 Usp. o tom ovdje odsjecak 7.

_57_



DARIO SKARICA - UM, OBJEKT, ISTINA | VRIJEME

22.4. Impossibilia

Pokusam li shvatiti zlatno srebro, shvatit ¢u zapravo da ga nije mogucde shvatiti. Shvatit ¢u to shva-
tivsi protuslovlje u njemu samu, koje ga Cini sadrzajno nemogucim, neshvatljivim.”

Nije, dakle, posrijedi moja (ili bilo ¢ija) subjektivna nesposobnost shvacanja zlatnog srebra, neka-
kav manjak u spoznajnoj moci, mojoj ili ¢ijoj god, nego je posrijedi (objektivna) neshvatljivost samog
doti¢nog predmeta (zlatnog srebra). Posrijedi je protuslovlje u samu tom predmetu, koje ga Cini sa-
drzajno nemogucim (neshvatljivim), a ne neki nedostatak doti¢ne spoznajne modi (o kojoj god da je
rijec i Cija god bila). Dapace, sama je spoznaja, zapravo, potpuna — jer, ona je proniknula u samu bit
zlatnoga srebra, u samo njegovo unutrasnje (bitno) protuslovlje.”

Drugim rijeCima, nedostatan je sam predmet, zlatno srebro (nedostatno biti sadrzaj, misao, u
sebi neprotuslovna, moguca ili zbiljska). Spoznaja, medutim, ne samo da je dostatna nego je i pot-
puna (dovrsena), jer je tu bitnu nedostatnost svoga predmeta (zlatnog srebra), njegovo unutrasnje
protuslovlje, njegovu sadrzajnu nemogucnost, shvatila shvac¢anjem savrseno jasnim i sigurnim.”?

Ukratko, nije rije¢ o neznanju, spoznavateljevoj nemoci da shvati zlatno srebro, nego je rije¢ upra-
VO 0 znanju, spoznavateljevoj sposobnosti da shvati samu bit zlatnoga srebra: zlatno je srebro pred-
met u sebi protuslovan, samim tim sadrZzajno nemogug, tj. shvatljiv samo kao sadrzajno i stvarno
nemoguce bice (impossibile).

Lako je proizvesti mnoge takve predmete, poput zlatnoga srebra, mnoga impossibilia, jednostav-
nim pridijevanjem oprec¢noga (npr. modra crnina, gorka slast, dobro znan neznanacitd.), proizvesti ih
kao objekte u uzem smislu te rijeci (o kojima je moguce misliti, ovo ili ono). Nemoguce je, medutim,
proizvesti ih stvarno (kao stvari) i sadrzajno (kao misljene predmete), jer su svojim unutrasnjim pro-
tuslovljem upravo protusadrzajni i protustvarni (protumisao i protustvar). Kako, naime, misliti crninu
koja je modra (koliko god da je moguce misliti o modroj crnini — recimo, da je nemoguca)? Kako uci-
niti crninu modrom (kad postavsi modrom, ona viSe nije crnina, nego modrina)?

Ukratko, mnogi su predmeti takvi da mogu postojati stvarno i da ih je moguée misliti (shvatiti)
— oni, naime, u sebi neprotuslovni (possibilia) — ali su, isto tako, mnogi predmeti takvi da ne mogu
postojati stvarno i da ih nije moguée misliti (shvatiti) — oni, naime, u sebi protuslovni (impossibilia).

0 Usp. o tom ovdje odsjecak 1.
1 Usp. o tom ovdje pododsjecak 16.4.

2 Drukdije je kad ne mogu shvatiti, recimo, neki izrazito sloZzen dokaz. Protuslovlja u njemu ne nalazim, ali ne mogu pratiti
slijed tolikoga niza zakljucaka, obuhvatiti splet tolikoga broja premisa. Takav dokaz, svojom sloZenoscu, nadilazi moje
spoznajne kapacitete, ali sam nije (ili se barem ne ¢ini da je) u sebi protuslovan, objektivno neshvatljiv. Zlatno srebro,
medutim, nije takav slucaj, nego bitno drukdiji: odmah uvidim protuslovlje i, uvidjevsi ga, znam da je posrijedi sadrzajno
i stvarno nemoguc predmet.

_58_



DARIO SKARICA - UM, OBJEKT, ISTINA | VRIJEME

23. Svojstva

Prema Meinongu, okrugli je cetverokut i okrugao i ¢etverokut.”? Razmatranja u ovom odsjecku
glavnim su svojim dijelom zapravo formulacija moguceg argumenta protiv tog Meinongova stava.’”

Biti zlatno i biti srebro dvije su odredbe nespojive jedna s drugom, tj. takve da jedna s drugom
ne mogu tvoriti cjelinu, stvar (zlatno srebro), kojoj bi obje bile svojstvene, nego nuzno ostaju odvo-
jene jedna od druge, mnoZzina, a ne cjelina (stvar). Pritom, znacenje tog pojma (predmeta), zlatnog
srebra, savrseno je jasno (srebro koje je zlatno), ali spoj tih dviju odredaba (biti srebro i biti zlatno)
jednostavno nije moguc, tako da one ostaju nuzno odvojene jedna od druge, mnoZzina (dvojina), a ne
cjelina (stvar), Sto pak znaci da ne bivaju svojstva, jer nema subjekta, supstancije kojoj bi bile svoj-
stvene. Ta ‘cjelina’ samo je imenovana ili pomisljena, a zapravo je nema, niti bi je moglo biti.

Drugim rije¢ima, impossibilia nemaju stvarnih svojstava, i to zato $to nisu, niti bi mogla biti, stvarni
subjekti, da bi im nesto (Sto god) moglo biti stvarno svojstveno. Zlatno srebro nije ni zlatno ni srebro,
ve¢ na neki nacin samo naziv za neuspio pokusaj spajanja tih dviju odredaba (biti zlatno i biti srebro)
u jednu cjelinu. Takvog srebra (zlatnog) jednostavno nema, niti bi ga moglo biti, u stvarnome svijetu.
Zlatno je srebro samo predmet o kojem je moguce misliti, i to predmet u sebi protuslovan, tako da
ga stvarno ne moze biti. Drugim rijeCima, zlatnom je srebru kao predmetu o kojem je moguée misliti
svojstveno unutrasnje protuslovlje, ali mu bas zato kao stvarnosti nista ne moze biti svojstveno — jedno-
stavno zato $to ono ne samo da nije stvarnost nego stvarnost ne bi ni moglo biti. Kako bi ikoja odredba
mogla biti stvarno svojstvena ne€emu ¢ega stvarno nema, niti bi ga stvarno moglo biti?

Tomu nasuprot, moguce supstancije jesu (moguce) cjeline doti¢nih medusobno spojivih odreda-
ba. Te odredbe jesu stvarna svojstva tih supstancija — ali, dok god su te supstancije samo mogude,
takva su i njihova svojstva — ne postoje aktualno, ve¢ samo potencijalno, kao moguca svojstva tih
mogucih supstancija. Zlatnost je zlatnoga brda stvarno svojstvo tog brda, stvarna njegova odredba,
ali samo u Sirem smislu te rijedi, tj. samo kao svojstvo koje u stvarnome svijetu ne postoji aktualno,
ve¢ samo potencijalno — jer, u stvarnome svijetu zlatnoga brda aktualno nema, nigdje, nego je samo
moguce, pa tako ni zlatnost kao njegovo svojstvo ne postoji u tom svijetu aktualno, kao zbilja, veé
samo kao moguénost, potencijalno.

Konacno, svojstva neke (bilo koje) aktualne supstancije postoje stvarno, i to kako ona aktualna
njezina svojstva (Sto postoje stvarno u uzem smislu te rijeci, kao aktualna njezina svojstva), tako i ona
moguca njezina svojstva (Sto postoje stvarno u Sirem smislu te rijeci, kao moguca njezina svojstva).
Primjerom, aktualna toplina nekog tijela postoji stvarno kao zbilja, a ne tek moguénost, dok mogudéa
hladnoca tog istog tijela postoji stvarno kao (stvarna) njegova moguénost (da bude hladno). Nije ta
mogucnost nesSto nestvarno, nepostojece, nego nesto stvarno, neka stvarna mogucnost tog (toplog)
tijela (da se ohladi).

3 Usp. (Meinong, 1904: 8).
74 Sto se tice standardnih argumenata protiv tog stava, usp. npr. (Russell, 1905: 33). Usp. takoder (Adams, 2021: 45-48).

_59_



DARIO SKARICA - UM, OBJEKT, ISTINA | VRIJEME

24. Misao, ideja, javnost i kontekst

U ovom se odsjecku usredotocujem na sljedecih nekoliko tema: prvo, misao (pojam i sud) spram
misljenja, drugo, mislivost (i nemislivost), odnosno shvatljivost i neshvatljivost, trece, ideja (posebno
spram stvari), Cetvrto, javnost objekata (predmeta i sadrzaja misljenja) i, peto, kontekst (kao bitan
moment svakog misljenja).

24.1. Misao

Misao je bice koje se ti¢e nekog bica (recimo, nekog subjekta, neke odredbe, supstancije, stvari,
misli itd.). Bi¢e misljeno nekom mislju njezin je predmet. Doti¢nost (predmetnost, intencionalnost)
bitno je svojstvo svake misli.”®

Uz predmet, medutim, misao ima i neki sadrzaj (kojim misli svoj predmet, kojim ga se tice). Misao
nije prazna doti¢nost (predmetnost), nego je ona sadrzaj koji se ti¢e nekog predmeta. Drugim rijeci-
ma, nije samo doti¢nost bitno svojstvo misli nego je to i sadrZajnost.

No, misao nije ni puki sadrzaj, posve bespredmetan, nego je ona sadrzaj koji se ti¢e nekog pred-
meta. Ukratko, misao ukljucuje bitno i sadrzajnu i predmetnu stranu. Ona je ujedno i sadrzaj i pred-
metnost (doti¢nost).”®

Sadrzaj je misli ono $to mislitelj tom mislju misli (npr. zlatno brdo). Predmet je misli ono o ¢emu
mislitelj tom mislju (nesto) misli — npr. Psunj, o kojem mislim da nije zlatan, ili srebrno zlato, o kojem
mislim da je nepojmljivo, da ga nije moguce misliti, da ne moze biti sadrZaj misljenja, ve¢ samo nje-
gov predmet itd.”’

24.2. Pojamisud

Misao je ili pojam ili sud. Pojam je misao, sadrzaj koji nema formu stava. Sud je misao, sadrzaj
u formi stava. Stav je misao koja se tice istine o dotichom predmetu, tj. misao koja drzi svoj sadrzaj
istinom o doti¢nom (svome) predmetu, nasuprot neistini (o njemu). Pojam jednostavno misli doti¢ni
predmet, ne ticudi se niti istine niti neistine o njemu. Pojam, stoga, nije ni istinit, ni neistinit, dok je
sud ili istinit ili neistinit.”

Poimam npr. krug (okrugao, velik ili malen, crven ili zelen itd.), o kojem sudim, recimo, da je okru-
gao ili da je nuzno okrugao ili da nije trokut, ni kvadrat, ni romb, ni kugla, ni valjak itd.

>0 Brentanovu shvacdanju intencionalnosti usp. npr. Crane, 2017. O mijenama u poimanju intencionalnosti od Brentana
do Twardowskoga, Meinonga i Husserla usp. npr. (Jacquette, 2004).

6 Usp. o tom npr. (Twardowski, 1894: 3-4) ili (Meinong 1913, 381-385).
70 pojmovima predmeta i sadrzaja usp. ovdje odsjecke 1i 9.

8 0 stavu kao formalno bitnoj sastavnici suda usp. npr. u Fregea (Martin 2006, 84-96). O stavu kao stvarno bitnoj sastav-
nici suda usp. npr. u Brentana (McAlister 2004, 160-161) ili (Parsons 2004, 168-171).

_60_



DARIO SKARICA - UM, OBJEKT, ISTINA | VRIJEME

24.3. Misljenje i misao

Sasvim ukratko, misao je sadrzaj misljen nekim misljenjem o nekom predmetu, dok je misljenje
¢in kojim mislitelj misli neki sadrzaj (neku misao) o nekom predmetu.”

Pritom, misljenjem nije samo misljena neka misao nego je ona misljena o neCemu (o nekom
predmetu). Pojam je pojam necega. Sud je sud o neCemu. Pitanje, takoder, nije samo pitanje (ni o
¢emu?!), nego je ono nuzno, po samoj svojoj naravi, pitanje o necemu. Ukratko, predmetnost je bit-
no svojstvo svakog misljenja i svake misli, kako poimanja i pojma, tako i sudenja, odnosno suda, kako
pitanja, tako i mnijenja, vjerovanja, dvojbe, nagadanja itd.®

24.4. Mislivost

Mislivo je, u jednom znaceniju te rijeci, bilo Sto o ¢emu je moguce misliti, tj. bilo Sto Sto je pred-
met mogudéega misljenja. Mislivo je, medutim, u drugom znacenju te rijeci, bilo sto Sto je moguée
misliti, tj. bilo Sto Sto je smislivo (shvatljivo) ili, drukcije receno, bilo sto Sto je misao, moguci sadrzaj
misljenja.

U skladu s tim, nemislivo je, s jedne strane, bilo Sto o ¢emu nije mogucée misliti, tj. bilo Sto Sto
ne moze biti predmet misljenja. S druge pak strane, nemislivo je i bilo Sto $to nije moguce smisliti,
shvatiti, tj. bilo Sto Sto ne moze biti misao (sadrzaj misljenja).

Primjerom, zlatno je brdo mislivo kako u predmetnom smislu te rijeci (o zlatnom je brdu moguce
misliti), tako i u sadrzajnom smislu te rijeci (zlatno je brdo moguce i smisliti, shvatiti ga, a ne samo o
njemu misliti). Tomu nasuprot, zlatno je srebro mislivo samo u predmetnom znacenju te rijeci, ne i
u njenu sadrzajnom znacenju: o zlatnom je srebru moguce misliti (recimo, da je neshvatljivo, u sebi
protuslovno), ali ga nije moguce i smisliti, shvatiti (jer, kako moZe biti zlatno, ako je srebro, i kako
moze biti srebro, ako je zlatno?).%!

Ili, drukéije receno, dok je zlatno brdo objekt kako moguéega misljenja, tako i moguéega shvada-
nja, zlatno je srebro objekt samo moguéega misljenja, ne i mogucega shvacanja.
Unatoc¢ tomu, zlatno srebro nije u spoznajnom pogledu sasvim nedostupno, nego je o njemu mo-

guce nesto znati —recimo, to da je neshvatljivo i to da je u sebi protuslovno i to da je o njemu moguce
misliti itd. Neshvatljivost, dakle, ne implicira potpuno neznanje o doticnom predmetu.

24.5. Neshvatljivost

Neshvatljivost (nesmislivost) nekog predmeta sastoji se u nekom unutrasnjem njegovu protu-
slovlju. Subjekt ne moze biti odreden mimo svojih svojstava, nekim drugim svojstvima. Zlato ne moze
biti odredeno svojstvima srebra. (Bilo bi, u tom slucaju, srebro, a ne zlato.)

Odredenost, naime, ukljucuje oprec¢nost. Svaka odredba odreduje iskljucujuci neku drugu odred-
bu (ili vise njih). Plavo npr. iskljucuje svaku drugu boju (Zuto, crveno, smede itd.), ali pritom i dopusta

9 0 razlici izmedu ¢ina, sadrzaja i predmeta usp. npr. (Twardowski 1894) O Husserlovoj razlici izmedu cCina, sadrzaja i
predmeta usp. npr. (Zahavi 2003).

8 Usp. o tom npr. (Twardowski 1894, 3-4) ili (Meinong, 1913: 381-385).
81 Usp. ovdje odsjecke 1i22.4.

_61_



DARIO SKARICA - UM, OBJEKT, ISTINA | VRIJEME

mnoge druge odredbe (npr. slatko, hrapavo, hladno itd.). Sto god je odredeno, odredeno je, dakle,
s jedne strane, nasuprot svemu oprecnu, s druge pak strane, mimo svega ostaloga, $to mu oprec¢no
nije.

To, medutim, znaci da nisu sve odredbe spojive jedna s drugom, nego su neke takve da jedna
drugu iskljucuju. Protuslovlje ‘nastaje’ spajanjem dviju nespojivih odredaba. Takvo spajanje ne moze
uroditi plodom (spojem tih dviju odredaba), jednostavno zato $to one jedna drugu iskljucuju — ako
su odredene (po samu svomu pojmu) jedna nasuprot drugoj, onda ocito ne mogu biti spojene jedna
s drugom (kao svojstva jednog te istog subjekta istovremeno).

Drugim rije¢ima, neshvatljivost se sastoji u ‘odredenosti’ jednog te istog subjekta ujedno i odred-
bom i protuodredbom (odredbi kontradiktorno opre¢nom).

24.6. Ideja

Odredba moze biti objektivna (pojmljiva) ili transobjektivna (nepojmljiva). O nepojmljivim (tran-
sobjektivnim) odredbama mogude je samo nagadati — koje su i kakve i postoje li uopce (ili ih zapravo
nema). Pojmljive (objektivne) odredbe zovemo idejama.®? Govorimo tako npr. o ideji supstancije,
tijela, tvari, uma itd.

Ideja prethodi poimanju (i pojmu, poimanjem polu¢enu). Odredba ne biva idejom tek kad je
pojmljena, nego je ona ideja ve¢ samom svojom pojmljivos¢u. Mnoge su ideje u ovom trenutku ne-
pojmljene, pa su svejedno ideje (a ne tek odredbe).

Ideja je objekt mogucega (ne nuzno i aktualnoga) poimanja. Pojmljena, biva ona ujedno i pojam,
sadrzaj shvaéen (pojmljen) doti¢nim poimanjem, odredba ocita doticnom poimatelju. Poimanje ¢ini
ideju ocitom, njegov je ucinak ocitost doti¢ne ideje (odredbe). Pojam nije neka nova ideja (subjektiv-
na reprezentacija doti¢ne objektivne ideje), nego je pojam sama doti¢na ideja (objektivna) poima-
njem postavsi oCita doticnom poimatelju.

Neke su ideje spojive jedne s drugima — primjerom, ideje supstancije, tijela, animalnosti i racio-
nalnosti moguce je spojiti u ideju ¢ovjeka (koji je i supstancija i tijelo i animalan i racionalan). Neke
druge ideje, medutim, nije moguce spojiti jedne s drugima — primjerom, ideju trokuta nije moguce
spojiti s idejom Cetverokuta u jedan te isti viSekut, koji bi bio ujedno i trokut i cetverokut.

S obzirom na pojedine stvari, ideje su (uglavnhom) opce. Jedna te ista odredba moZe biti svoj-
stvena mnogim stvarima istodobno. Jednu te istu ideju mogudée je prepoznati istodobno u mnogim
objektima. Primjerom, mnogi su ljudi marljivi, mnogi su trokuti pravokutni, mnoge su ptice selice itd.

S druge strane, jedna te ista stvar moze biti i te kako odredena mnogim (objektivnim) odredbama
istodobno i shvacena mnogim razli¢itim idejama (pojmovima), bilo to€no, bilo pogresno — Dunav npr.
moze biti shvaéen kao rijeka, ali i kao granica izmedu Slavonije i Vojvodine ili kao tema nekog razgo-
vora ili mozda (sasvim pogresno) kao granica izmedu Dalmacije i Like itd.

82 Pojmu ideje srodan je Aureolov pojam ratio. Usp. o tom (Friedman, 1999: 420-422).

_62_



DARIO SKARICA - UM, OBJEKT, ISTINA | VRIJEME

24.7. Idejai stvar

Ideja je odredba (bilo koja) izluena iz svega s ¢ime je u stvarnome svijetu srasla i odvojena kako
od svakog subjekta kojem je svojstvena tako i od svih onih odredaba koje nisu bitne njezine sastav-
nice. Tomu nasuprot, stvar nije odredba, nego supstancija, subjekt koji postoji (kao zbilja) aktualnim
bitkom, kojim pritom postoje (kao zbilja) i njegova svojstva (odredbe njemu svojstvene).

Broj npr. nije stvar, nego ideja. Stvar uzrokuje i biva uzrokovana (odredena nekim uzrocima). Ona
je, s jedne strane, uzrok, s druge pak strane, ucinak. Stvar je karika u kauzalnom lancu (ili spletu) zbi-
vanja. Broj, medutim, ne uzrokuje, niti je prouzroc¢en (odreden nekim uzrocima). On nije ni uzrok ni
ucinak, pa tako ni karika u kauzalnom lancu (spletu) zbivanja. Svejedno, broj odreduje: Sto je moguce
(npr. 2 + 2 = 4), $to pak nije mogucde (npr. 2 + 2 = 3).

Broj je ideja (misao), a ne stvar. Stvar je kauzalno (stvarno) odredena drugim stvarima, njihovim
djelovanjem i svojim protudjelovanjem, kao svojim uzrocima. Broj, medutim, nije odreden djelova-
njem stvari, nego je o tom djelovanju neovisan. Nema djelovanja (uzroka) koji bi mogao uciniti da 2
+ 2 ne bude 4.

K tomu, stvar je pojedinacna, definirana spram drugih stvari svojim mjestom u danom trenutku
— to mjesto u tom trenutku moze biti samo njezino. Druge njene odredbe (recimo, njena velicina,
boja, oblik itd.), mogu biti (u tom istom trenutku) svojstvene i drugim stvarima (ta ista velicina, taj
isti oblik, boja itd.).

Tomu nasuprot, ideja nije pojedinac¢na, nego opca. Ideja je sama doti¢na odredba, kao takva,
¢emu god da je svojstvena (kojim god stvarima, pojedinacnima, koliko god da ih ima —takvih daim je
svojstvena). Ideja nije definirana spram drugih ideja nekim svojim mjestom u danom trenutku — jer,
jednostavno nema mjesta na kojem bi ona bila, ni trenutka u kojem bi ona bila na tom mjestu, a ne
na nekom drugom. Neka je odredba na nekom mjestu u nekom trenutku samo kao odredba dotic¢ne
stvari, pojedinacne, ne i kao ona sama, uopce. Bjelina kao bjelina (a ne kao bjelina, recimo, nekog
snijega) nije negdje, niti nekad (u neko vrijeme), nego je ona objekt (sadrzaj) misljen neovisno o pro-
stornim i vremenskim odredbama, bjelina kao bjelina, bjelina uopée, a ne ova ili ona bjelina, ove ili
one bijele stvari (snijega, plahte, papira itd.).

Ukratko, stvar je pojedinacna, ona ne mozZe biti svojstvena drugim stvarima, op¢a, zajednicka
(njima svima), nego jest nasuprot njima, kao ova stvar na ovom mjestu u ovom trenutku (spram svih
njih drugih, na nekim drugim mjestima u ovom trenutku). Tomu nasuprot, ideja je opca, svojstvena
— aktualno ili potencijalno — mnogim stvarima, zajednic¢ka im svima (kao njihova odredba, jedna te
ista u svakoj od njih).

Pritom, ideja se od ideje razlikuje upravo kao odredba od odredbe. Broj 3 definiran je istinama
daje3=1+1+1lidaje3=7-4idaje3=2+1itd. Te gaistine Cine upravo tom odredbom, a ne
nekom drugom (upravo tim brojem, a ne nekim drugim). Nema drugog broja (osim broja 3) koji bi
mogao biti jednak razlici 7 — 4 i zbroju 2 + 1 itd.

Konacno, stvar je konkretna, odredena ne samo bitnim svojim odredbama (svojstvima) nego
i onim nebitnim, sporednim. Neka piramida npr. odredena je kao piramida svojim oblikom bitno

_63_



DARIO SKARICA - UM, OBJEKT, ISTINA | VRIJEME

drukéijim od oblika kocke, kugle, valjka itd., ali je pritom ona odredena i nekim drugim svojim svoj-
stvima, recimo, svojim mjestom u danom trenutku, kao ova piramida (nasuprot svima drugim pira-
midama) ili svojom bojom, kao ovakva (plava) piramida (nasuprot onakvima — zelenima, crnima, zZu-
tima itd.) ili svojom veli¢inom, kao ovolika piramida (nasuprot onolikima — ve¢ima, manjima, znatno
veéima, neznatno manjima itd.) ili nekom svojom relacijom, prostornom, vremenskom, kauzalnom
itd.

Ideja, medutim, drugih odredaba nema (kojima bi bila odredena), nego ona jest sama doti¢na
odredba (kao takva), sloZena ili jednostavna, spram bilo koje druge odredbe (ideje). Ideja je npr. tisi-
na kao tiSina, a ne ova ili ona tiSina, ovdasnja ili tamos$nja, sadasnja ili negdasnja itd. Na isti nacin ni
broj 4 nije odreden svojom jednakoséu s razlikom 7 — 3 (kao nekim svojim svojstvom), nego on jest 7
—3(i 221 8/2itd.). Broj nije stvar (kojoj bi bile svojstvene neke odredbe), nego je broj odredba kojom
je odreden neki skup stvari, mogucih ili zbiljskih, u pogledu svoje koli¢ine, recimo, kao 7 — 3, 22, 8/2,
1+1+1+1,36/9itd. Drugim rije¢ima, broj je apstraktan, kao i bilo koja druga ideja, odredba kao
odredba, a ne stvar, odredbama odredena.

Ukratko, nasuprot stvarima, koje su konkretne, pojedinacne i kauzalno odredene, ideje su apstrak-
tne, opée i bezuzrocne (kako u tom smislu da ne uzrokuju, tako i u tom smislu da nisu prouzrocene).

24.8. Javnost objekata

Kad kazem zlatno srebro ne pomisljam da je to mozda objekt spoznajno dostupan samo meni (i
nikomu drugomu), nego naprotiv predmnijevam da je dostupan svima, javan. Kad raspravljamo o
nekom objektu, moguéem ili nemogucéem, mislimo o njemu, jednom te istom, svi koji u toj raspravi
sudjelujemo, svatko svojim ¢inom misljenja. Objekt je, dakle, zajednicki, jedan te isti, koliko god da
je ¢in misljenja o njemu individualan.

Kad nesto tvrdim o nekom predmetu (recimo, da je nemogud), taj je sadrzaj moje tvrdnje (ta
navodna nemogucnost tog predmeta) dostupan svima, a ne samo meni. On je, dakle, zajednicki,
javan. Inace, nitko drugi ne bi mogao znati $to zapravo tvrdim o tom predmetu. Ako pritom ni pred-
met ne bi bio javan, nego dostupan samo meni, onda nitko drugi ne bi mogao znati niti Sto tvrdim,
niti o ¢emu to tvrdim. Drugim rije¢ima, komunikacija ne bi bila moguca, tvrdnja (kao komunikacijski
¢in, ¢in priopcéenja vlastitoga stava drugima) ne bi bila moguca, pa samim tim ni rasprava, razgovor,
kazivanje itd.

Preduvjet je same moguénosti komunikacije, dakle, javnost predmeta (o kojem komuniciramo) i
sadrzaja (koji komuniciramo, o tom objektu, jedni drugima).®® Javnost, medutim, znaci da taj pred-
met i taj sadrzaj nisu neciji, nego bilo iji, tj. potencijalno svaciji.

24.9. Kontekst

Od svega u okruzenju (okolini, svijetu) misao se tice samo doti¢noga, ona drzi sve ostalo u poza-
dini, na periferiji, samo doti¢no u fokusu. Drugim rije¢ima, misao je usredotoéena, ona nije o objektu

8 O javnosti objekata usp. npr. srodna Fregeova razmatranja u: (Frege, 1892: 27, 29-30). Usp. takoder o problemu javnosti
objekata u Brentana: (Jacquette, 2015: 26-28) ili (Jacquette, 2004: 103, 107-109).

_64_



DARIO SKARICA - UM, OBJEKT, ISTINA | VRIJEME

simpliciter, nego o objektu u odredenom kontekstu. Moguce je, stoga, unutar misli razlikovati izme-
du ZarisSta i pozadine. Takva je njena bitna struktura.

Pozadina, medutim, u mnogomu odreduje nacin na koji ¢e objekt biti misljen. Primjerom, nacin
na koji ¢e objekt biti misljen (shvacen) ovisi u znatnoj mjeri o ulozi koju on ima u igri Zivota i smrti
doti¢noga mislitelja (shvatitelja), tj. znadi li on unutar te igre opasnost ili prigodu, treba li od njega
bjezati ili ga treba loviti, bi li bolje bilo napasti ga (a ne od njega bjeZati) ili bi bolje bilo kloniti ga se
(a ne loviti ga) itd. Objekt, dakle, ne biva shva¢en samo kao bi¢e nego i kao dobro ili zlo, tj. s obzirom
na svoju vrijednost, a ne samo s obzirom na svoj bitak.®*

No, kontekst dobra i zla uklju€uje i distinkciju izmedu mogucega i zbiljskoga. Opasnost ukljucuje
mogucénost zla (smrti, ozljede, bolesti itd.), prije nego Sto se to zlo i dogodi, dok je joS samo mogude.
Prigoda uklju¢uje moguénost dobra (ulova, konzumacije, zadovoljenja, sitosti itd.), prije nego Sto
se to dobro i ostvari, dok je jos samo moguce. Objekt, dakle, nije misljen tek kakav u tom trenutku
aktualno jest, nego i s obzirom na njegov potencijal, pozitivan ili negativan, tj. ¢ime bi sve on mogao
rezultirati, kojim sve dobrom ili zlom. Ta pozadina, kontekst anticipiranoga dobra ili zla, bitno odre-
duje nacin na koji ¢e doticni objekt biti misljen (shvaéen).®

U skladu s tim, Cini se da kauzalno tumacenje misljenja, prema kojem bi misljenje bilo uc¢inak ne-
kog uzroka (ili nekih uzroka, njihova stjecaja), ne moZze biti dostatno — jer, s jedne strane, uzrokovati
mozZe samo ono $to je aktualno, dok, s druge strane, misao nije odredena samo onim aktualnim nego
i onim potencijalnim (anticipiranim).

K tomu, misao se moze ticati i neCeg ¢ega vise nema, neceg proslog, sto takoder (kao aktualno
nepostojeée) nema kauzalne moci proizvesti je. | kad je o sje¢anju rijec, dakle, razumjeti misao znat-
no je vise nego utvrditi njen uzrok.

Ukratko, doti¢nost nije prazna, da bi se jednostavno ticala nekog predmeta, nego ga se ona tic¢e
na neki nacin, unutar nekog konteksta, koji mu daje neko to¢no odredeno znacdenje.

8 Usp. o tom npr. (Marks, 2023) ili (Marks, 2021).
8 QO perceptivnom anticipiranju usp. npr. (Clark, 2013).

_65_



DARIO SKARICA - UM, OBJEKT, ISTINA | VRIJEME

25. Istina

.....

stvarnosti, bilo o nekom odnosu medu (nekim) idejama. Uz takav pojam istine vezem intencionalis-
ticko shvadanje samog Cina sudenja, koje suprotstavljam reprezentacionalizmu. Razmatranja u ovom
odsjecku donekle su bliska Fregeovu shvaéanju istine. U konacnici, medutim, ona upucuju na vaznost
razlikovanja izmedu stvarnoga i objektivnoga pri razumijevanju pojma istine (i istinitosti).

25.1. Istina kao sud (niciji, o stvarnosti)

Istina nije subjekt (doti¢ni), nego istina o njemu: ¢ime je odreden, kojom odredbom (kojim
Stostvom, kojim oblikom, kojom kakvoéom, kojim odnosom, mjestom, vremenom itd.) i kako, na koji
nacin (da li nuzno ili vjerojatno ili slu¢ajno, da li bitnoili sporedno, da li aktualno ili potencijalno itd.).
Ili, drukcije reCeno, iz suprotne perspektive, istina nije sam doti¢ni subjekt, nego istina o njemu: sto
mu je svojstveno (koja odredba) i na koji nacin (nuzno, aktualno, akcidentalno itd.).

K tomu, istina nije ni odredba (doti¢na), nego istina o njoj: ¢emu je svojstvena (kojem subjektu) i
na koji nacin (vjerojatno, potencijalno, sporedno itd.).

Ukratko, istina nije doti¢no bice (doti¢ni subjekt ili odredba), nego biée koje se tice tog (doti¢nog)
bi¢a, istina o njemu. U tom smislu, istina je zapravo misao — jer, misao je per definitionem biée koje
se tice nekog bica (nekog subjekta, odredbe, supstancije, stvari itd.).2® Ali, pritom, istina nije misao u
uobic¢ajenom smislu te rijeci — jer, misao je (u uobi¢ajenom smislu te rijeci) necija misao, a istina to
nije (necije istine nema, istina je objektivna).

Istina, takoder, nije odredenost nekog subjekta nekom odredbom (svojstvenost te odredbe tom
subjektu), nego je istina da je taj subjekt odreden tom odredbom (tj. da je ta odredba svojstvena
tom subjektu). Drugim rijec¢ima, istina nije sama doti¢na stvarnost kao stvarnost (sama odredenost
tog subjekta tom odredbom, svojstvenost te odredbe tom subjektu — aktualna ili moguca), nego je
istina ta ista stvarnost (odredenost, svojstvenost — aktualna ili moguca), ali u formi suda (propozici-

(subjektivnom) ¢inu misljenja (sudenja).®

Ukratko, istina se i u ovom kontekstu pokazuje kao misao (premda nicija, ali zato i objektivna), tj.
kao bice koje jest ticuéi se Cega (doti¢ne odredbe, odnosno doti¢nog subjekta i njegove odredenosti
tom odredbom).

Kad istina ne bi bila na svoj nacin misao, ne bi ona mogla biti misljenju dostupna, misliva, nego bi
bila nemisliva, sto znaci da ne bi bila objektivna (mogudi objekt misljenja), nego bi bila transobjek-
tivna (misljenju nedostupna). Drugim rijeCima, misljenje bi, u tom slucaju, bilo u potpunosti ogra-
ni¢eno na subjektivne sadrzaje, bez ikakve objektivne vrijednosti, tako da bi o njihovoj istinitosti ili

8 Qvo shvadanje istine blisko je Fregeovu poistovjecivanju Cinjenice s istinitom mislju. Usp. npr. (Frege, 1918-1919: 74).
Usp. o tom npr. (Dodd, 2000: 14, 19, 114).

_66_



DARIO SKARICA - UM, OBJEKT, ISTINA | VRIJEME

neistinitosti bilo moguée samo unedogled nagadati, jer istina sama, kao norma njihove istinitosti, ne
bi bila objektivna (misljenju dostupna), nego transobjektivna (misljenju onostrana).

Ukratko, premda nicija, objektivna, istina je ipak (kao misao) misliva, misljenju dostupna, i to bilo
¢ijem. Bilo tko, naime, moze je misliti (barem u nacelu).®®

.....

Neistina, takoder, poput istine, nije sdmo doti¢no biée (subjekt, odredba, stvarnost, tj. odrede-
nost tog subjekta tom odredbom, aktualna ili moguca), nego je neistina neistina o tom bicu — dakle,
kruZenje nesto ¢ega nema (u stvarnome svijetu), nesto Sto stvarno (aktualno) ne postoji (kao zbilja),
premda je moguce (zamislivo). Neistina je, medutim, sud (propozicija) da Sunce kruZi oko Zemlje,

.....

propozicija, misao, objektivno dostupna svacijem (subjektivnom) ¢inu misljenja, misliva.

25.3. Istinai neistina (o stvarnosti)

Istina i neistina, dakle, nisu sdmo doti¢no bice simpliciter (subjekt, odredba, stvarnost — tj. odre-
denost tog subjekta tom odredbom, aktualna ili moguca), nego su istina i neistina misli o tom bicu,
ali nicije, objektivno dostupne svacijem misljenju, javne i mislive. Pritom se istina od neistine razli-
kuje svojim sadrzajem — jer, sadrzajno, istina je sam doti¢ni subjekt sa svojim odredbama, dok je
neistina, sadrzajno, sam doti¢ni subjekt s nekim drugim, a ne svojim odredbama.

Drugim rijeCima, istina je sam doti¢ni subjekt sa svojim odredbama, ali ne simpliciter, nego kao
misao (nicija, objektivna), tj. kao moguci sadrzaj necijeg misljenja, dok je, tomu nasuprot, neistina
takoder sam doti¢ni subjekt, ali s nekim drugim, a ne svojim odredbama, i to ne simpliciter, nego kao
misao (nicija, objektivna), tj. kao mogudi sadrzaj necijeg misljenja.

Primjerom, istina je da zlatno srebro nije moguce (u stvarnome svijetu) — jer, nemogucénost uisti-
nu jest odredba svojstvena zlatnome srebru. Nije, dakle, istina sama nemoguénost zlatnoga srebra,
nego je istina da zlatno srebro nije mogude. Istina je sud (misao) da zlatno srebro nije moguce, ali ne
neciji sud da zlatno srebro nije moguée, nego niciji sud da zlatno srebro nije moguce, sam sadrzaj,
propozicija da zlatno srebro nije moguée, objektivno dostupna svakomu da je misli, javna.

Isto tako, neistina je da zlatno brdo nije moguce —jer, nemoguénost uistinu nije odredba svojstve-
na zlatnom brdu. Nije, pritom, neistina sama (pomisliva) nemoguénost zlatnog brda, nego je neistina
brdo nije moguée, sam sadrzaj (propozicija) da zlatno brdo nije moguce, objektivno dostupan svako-
mu da ga misli, javan.

Isto tako, istina je da Dinara nije potok — jer, ne biti potok uistinu jest (nijecna) odredba svojstve-
na Dinari. Pritom, istina nije sama ‘nepotocCnost’ Dinare, nego je istina da Dinara nije potok. Drugim

.....

8 (O javnosti misli usp. npr. (Frege, 1918-1919: 68-69), (Frege, 1892: 27, 29-30). Usp. o tom npr. (Dodd, 2000: 52).

_67_



DARIO SKARICA - UM, OBJEKT, ISTINA | VRIJEME

Dinara nije potok, sam sadrZaj, propozicija da Dinara nije potok, objektivno dostupna svakomu da je
misli, javna.

Ukratko, istina nije sdmo doti¢no bic¢e kao takvo (kao bic¢e), nego je istina to isto bice kao objekt
mogucega misljenja, i to ne samo kao njegov predmet nego i kao njegov sadrzaj.®® Neistina pak, tako-
der, nije sdmo doti¢no bice kao takvo (kao bice), nego je neistina to isto bi¢e kao predmet mogucega
misljenja, ali ne i kao njegov sadrzaj.

25.4. Istina, stvarnost i sud (njegov sadrzaj)

Ako more cvjeta, onda je istina da ono cvjeta (i ne moZe biti istina da ono ne cvjeta). Pritom, istina
nije samo to cvjetanje mora (ono je stvarnost), nego je istina da more cvjeta. Istina, dakle, nije sama
doti¢na stvarnost kao stvarnost, ali ni nesto drugo, odvojeno od nje, Sto bi moglo od nje odudarati,
nego je istina sama ta stvarnost kao sadrzaj mogucéega misljenja (sudenja).

To, medutim, znadi da stvarnost nije samo stvarnost (odredenost doti¢nog subjekta dotiénom
odredbom, aktualna ili moguca), nego je ona i istina, sadrzaj mogucega sudenja, misao, sud, ali nici-

ji, objektivan, propozicija, a ne neciji, subjektivan, ¢in. Neciji je sud zapravo stav doticnoga suditelja
je uz koji suditelj pritom pristaje. Taj je sadrzaj zapravo sama stvarnost (nicija), moguca ili zbiljska,
dotic¢na ili neka druga, a ne nesto odvojeno od nje, neka njena slika, reprezentacija, koja bi mogla od
nje i odudarati. Ako je sadrzaj necijeg suda sama doti¢na stvarnost, onda je taj sadrzaj istina sama,
a ne tek neka njena reprezentacija. Ako pak sadrzaj necijeg suda nije sama doti¢na stvarnost, onda
je taj sadrzaj neistina sama, a ne tek neka njena reprezentacija. Sadrzaj necijeg suda da Dinara nije
potok sama je ta istina (da Dinara nije potok), a ne tek neka njena reprezentacija. Sadrzaj necijeg
suda da zlatno brdo nije moguce sama je ta neistina (da zlatno brdo nije mogude), a ne tek neka
njena reprezentacija.

25.5. Istinitost i neistinitost

Stvarnost je neka aktualna ili moguéa, nuzna ili kontingentna, sadasnja, buduéa ili prosla itd.
odredenost neke supstancije nekom odredbom (ili nekim spletom odredaba), koja postoji ako i nije
misljena, tj. samostalno (spram misljenja), bitkom o misljenju neovisnim.

Sadrzaj necijeg suda o nekom stvarnom predmetu zapravo je ona stvarnost koja je tim sudom
misljena kao stvarnost toga predmeta (moguca ili zbiljska, nuzna ili kontingentna, sadasnja, prosla ili
bududa itd.).

Sud (neciji) o nekom stvarnom predmetu istinit je ako stvarnost njime misljena kao stvarnost
toga predmeta uistinu jest stvarnost toga predmeta. Sud (neciji) o nekom stvarnom predmetu neisti-
nit je ako stvarnost njime misljena kao stvarnost toga predmeta zapravo nije stvarnost tog predmeta.

Primjerom, ako more cvjeta, onda je sud da ono ne cvjeta neistinit — jer, stvarnost tim sudom
misljena kao (aktualna) stvarnost tog predmeta (mora), njegovo necvjetanje, zapravo nije (aktual-
na) njegova stvarnost (nego tek neka moguca, potencijalna njegova stvarnost). Tomu nasuprot, ako

8 QOvom pojmu istine blizak je Schmidov pojam ontoloske istine (Schmid, 1893: 142-143).

_68_



DARIO SKARICA - UM, OBJEKT, ISTINA | VRIJEME

more cvjeta, onda je sud da ono cvjeta istinit — jer, stvarnost tim sudom misljena kao aktualna stvar-
nost tog predmeta (mora), njegovo cvjetanje, uistinu jest aktualna njegova stvarnost.

Isto tako, buduci da bi more moglo i ne cvjetati, istinit je sud da bi ono moglo i ne cvjetati — jer,
stvarnost tim sudom misljena kao moguca stvarnost tog predmeta (mora) uistinu jest moguca nje-
gova stvarnost. Tomu nasuprot, buduci da bi more moglo i ne cvjetati, sud da ono mora cvjetati nije
istinit — jer, stvarnost tim sudom misljena kao nuZna stvarnost tog predmeta (mora) zapravo nije
nuzna njegova stvarnost, nego kontingentna.

Ukratko, sadrzaj je necijeg suda o nekom stvarnom predmetu uvijek neka stvarnost, bilo da je sud
istinit, bilo da je neistinit. Pitanje je samo, u svakom pojedinom slucaju, koja je to stvarnost sadrzaj
doti¢noga suda — da li stvarnost sama doti¢noga predmeta ili neka druga stvarnost (sudom samo
misljena kao stvarnost tog predmeta). lli, drukcije receno, sud ne reprezentira doti¢nu stvarnost (sa-
drzajem koji se s njom podudara ili ne podudara), nego naprotiv, sud gada doti¢nu stvarnost — kad
je pogodi, postane ona njegov sadrzaj, a kad je promasi, pogodivsi neku drugu stvarnost, postane ta
druga stvarnost njegov sadrzaj — pri ¢emu je u prvom slucaju sud istinit, a u drugom neistinit.

Ako more cvjeta, a suditelj drZi (sudi) da ono ne cvjeta, onda sadrzaj njegova suda nije aktualna
stvarnost, zbilja doti¢noga predmeta (mora), nego potencijalna njegova stvarnost, mogucnost — jer,
taj predmet (more) nije aktualno odreden tom odredbom (necvjetanjem), kao aktualnom svojom
stvarnos$éu, nego je on odreden tom odredbom samo potencijalno, kao moguéom svojom stvarno-
S¢u (premda cvjeta, more bi moglo i ne cvjetati). Drzedi, dakle, aktualnom stvarno$éu svoga predme-
ta, mora, njegovo necvjetanje, sud zapravo promasuje svoju metu (aktualnu stvarnost mora, njegovo
cvjetanje) i pogada nesto drugo, kontradiktorno oprecno, Sto nije aktualna, nego tek moguca stvar-
nost mora. Taj promasaj Cini taj sud neistinitim.

Tomu nasuprot, ako more cvjeta, a suditelj drzZi (sudi) da ono cvjeta, onda sadrzaj tog njego-
va suda uistinu jest sama aktualna stvarnost, zbilja doticnoga predmeta (mora) — jer, taj predmet
(more) uistinu jest (aktualno) odreden upravo tom odredbom (cvjetanjem). Drzedi, dakle, aktualnom
stvarnoscéu svoga predmeta, mora, njegovo cvjetanje, sud doista pogada svoju metu (aktualnu stvar-
nost mora). Taj ga pogodak cini istinitim.

25.6. Cin sudenja: intencionalan ili reprezentacionalan?
Cin sudenja po svojoj je naravi intencionalan, a ne reprezentacionalan.

Intencionalni ¢in gada neku stvarnost (ili ideju). Ako je pogodi, postaje ona sadrzaj doti¢noga
suda. Ako je promasi, onda to znaci da je pogodio neku drugu stvarnost, koja samim tim postaje sa-
drzaj doti¢noga suda. U oba slucaja, dakle, intencionalni ¢in ¢ini neku stvarnost sadrzajem suda, bilo
onu doti¢nu (koju je i gadao), bilo neku drugu (koju je pogodio, promasivsi doticnu).

Tomu nasuprot, reprezentacionalni €in reprezentira doti¢nu stvarnost, i to sadrzajem koji nije ona
sama, nego nesto drugo, od nje odvojeno, njena reprezentacija, koja se mozda s njom podudara, ali
mozda od nje i odudara. Drugim rije¢ima, reprezentacionalni ¢in po samoj svojoj naravi jednostav-
no ne moZze uciniti stvarnost sadrzajem suda — jer, u tom slucaju ne bi taj sadrzaj bio reprezentacija

_69_



DARIO SKARICA - UM, OBJEKT, ISTINA | VRIJEME

stvarnosti, nego stvarnost sama, tako da zapravo ne bi bio posrijedi reprezentacionalni ¢in (Cin repre-
zentiranja doti¢ne stvarnosti), nego intencionalni Cin (Cin njezina intendiranja).

No, ako — dakle — reprezentiranje ne moze uciniti stvarnost sadrzajem suda, a sadrzaj je suda
zapravo ono Sto suditelj misli (o dotiénom predmetu), onda to znadi da je reprezentiranjem moguce
misliti samo doti¢nu reprezentaciju stvarnosti, ne i samu doti¢nu stvarnost. Drugim rije¢ima, ako je
sudenje reprezentiranje, onda je stvarnost (sudom reprezentirana) zapravo nemisliva.”

No, ako je — dakle — stvarnost (sudom reprezentirana) zapravo nemisliva, onda nije moguce utvr-
diti (znati) podudara li se doti¢na njena reprezentacija s njom samom ili mozda od nje odudara — jer,
kako utvrditi podudara li se nesto misljeno (reprezentacija, sud, sadrzaj suda) s ne¢im nemislivim,
misljenju posve nedostupnim, onostranim. Drugim rije¢ima, ako je stvarnost zaista nemisliva (kako
slijedi iz reprezentacionalistickog shvacanja suda), onda jednostavno nije moguce utvrditi (znati) je li
sud (o kojem god da je rijec) istinit ili neistinit.>

Potreban je, dakle, ¢in koji ¢e sadrzajem suda uciniti samu doti¢nu stvarnost, kako bi bilo moguce
usporediti s njom neku njenu reprezentaciju (recimo, neku tvrdnju, izjavu o njoj) i tom usporedbom
utvrditi podudara li se ta reprezentacija s njom ili od nje odudara (tj. je li ta tvrdnja, izjava o njoj
istinita ili neistinita). Taj ¢in, medutim, koji sadrzajem suda ¢ini samu stvarnost, po svojoj je naravi
intencionalan, a ne reprezentacionalan.

25.7. Odnosi medu idejama

Ne tiCe se svaka istina ili neistina stvarnosti, nego ima istina i neistina koje se ti¢u odredaba i
njihovih medusobnih odnosa, bez obzira na subjekte kojima bi te odredbe mogle biti svojstvene.
Drugim rijec¢ima, uz istine i neistine o stvarnosti (odredenosti nekog subjekta nekom odredbom il
nekim spletom odredaba), postoje jos i istine, odnosno neistine o idejama (odredbama) i njihovim
medusobnim odnosima. Takva je istina npr. istina 2+2=4, koja se tice odnosa izmedu ideje 2+2 i ideje
4. Takva je neistina npr. neistina 2+2>4, koja se tice, takoder, odnosa izmedu ideje 2+2 i ideje 4.

Sud 2+2=4 sud je o doti¢nim brojevima (idejama), 2+2 i 4, i o njihovu medusobnu odnosu. Ti bro-
jeviitaj odnos medu njima sam su predmet tog suda, a ne tek nekakva reprezentacija tog predmeta.

To jesud 0 2+2 i 04 io odnosuizmedu 2+2 i 4, a ne o ¢emu drugomu, s onu stranu tih brojeva i tog
odnosa, $to bi tim brojevima i tim odnosom bilo samo reprezentirano.

Sud 2+2#4 sud je o istim tim brojevima (idejama), 2+2 i 4, i o istom tom njihovu medusobnu
odnosu, a ne o ¢emu drugomu, s onu stranu tih brojeva i tog odnosa, $to bi oni samo reprezentirali.
Brojevi 2+2 i 4 i njihov medusobni odnos sam su predmet tog suda, a ne tek nekakva reprezentacija
tog predmeta.

Sadrzaj suda 2+2=4 sami su ti brojevi (2+2 i 4) i sam taj misljeni njihov medusobni odnos (odnos
jednakosti), a ne tek neka reprezentacija tih brojeva i tog odnosa. Sudom 2+2=4 nisu misljene neke
reprezentacije tih dvaju brojeva (2+2 i 4), niti neka reprezentacija odnosa jednakosti, nego sami ti

% Na tu je posljedicu reprezentacionalistickog shvaéanja suda upozorio jos Aureol. Usp. (Friedman, 1999: 424). Usp. o
tom takoder, u vezi s Brentanovim shvacanjem intencionalnosti, npr. (Jacquette, 2004: 103, 107-109) ili (Jacquette,
2015: 26).

91 Usp. o tom npr. (Brentano, 1930: 133). Usp. takoder (Kiinne, 2003: 126-129).

_70_



DARIO SKARICA - UM, OBJEKT, ISTINA | VRIJEME

brojevi i sam taj odnos (jednakost) kao odnos medu njima. Iz toga slijedi da ti brojevi i taj odnos kao
sadrZaj toga suda nisu tek neka reprezentacija doti¢ne istine (2+2=4), nego ona sama. To ¢ini taj sud
istinitim. Drugim rijeCima, istinit je sud onaj Ciji je sadrzaj sama dotic¢na istina (tj. sama istina o dotic-
nom predmetu — npr. o odnosu izmedu brojeva 2+2 i 4).

Sadrzaj suda 2+2#4 sami su ti brojevi (2+2 i 4) i sam taj misljeni njihov medusobni odnos (odnos
nejednakosti), a ne tek neka reprezentacija tih brojeva i tog odnosa. Sudom 2+2#4 nisu misljene
neke reprezentacije tih brojeva (2+2 i 4), niti neka reprezentacija odnosa nejednakosti, nego sami ti
brojevi i sam taj odnos (nejednakost) kao odnos medu njima. Iz toga slijedi da ti brojevi i taj odnos
kao sadrzaj toga suda nisu tek neka reprezentacija doti¢ne neistine (2+2#4), nego ona sama. To Cini
taj sud neistinitim. Drugim rijeCima, neistinit je sud onaj Ciji je sadrzaj neka neistina o doticnom pred-
metu (npr. o odnosu izmedu brojeva 2+2 i 4) — recimo, neistina 2+2#4 ili neistina 2+2<4 itd.

Pritom, ti brojevi i taj odnos nisu predmet, odnosno sadrzaj doti¢noga suda simpliciter (kao bro-
jevi i odnos), nego kao ideje, tj. kao objekt mogucéega suda (njegov predmet ili sadrzaj).

Ukratko, istinitost nije podudaranje suda s istinom (doticnom), niti je neistinitost odudaranje
suda od istine (doti¢ne), nego je istinitost, zapravo, istovjetnost suda (njegova sadrzaja) s dotichom
istinom (istinom o dotiénom predmetu), dok je neistinitost istovjetnost suda (njegova sadrzaja) s
nekom neistinom o dotiénom predmetu. Jer, sud nije reprezentacija doti¢ne istine, koja bi se mogla
s tom istinom podudarati ili pak od nje odudarati, nego je, naprotiv, sud (svojim sadrzajem) ili sama
istina o doticnom predmetu (misljena kao istina o njemu) ili pak neka neistina o njemu (misljena kao
istina o njemu). U prvom slucaju, dakako, sud je istinit, dok je u potonjem slucaju neistinit.®

Pritom, istina ili neistina moZe biti neka stvarnost (odredenost nekog subjekta nekom odredbom
ili nekim spletom odredaba — u prvom redu, aktualna, alii moguca), i to ne simpliciter, kao stvarnost,
nego kao objekt mogucega misljenja (sudenja).”® No, istina ili neistina moZe biti, isto tako, i neki od-
nos izmedu nekih ideja, odredaba, kao objekt mogucega misljenja (sudenja), bilo da je objektivho
nuzan (poput 2+2=4), moguc (poput 2+2=x) ili nemoguc (poput 2+2z4).

25.8. Reprezentacija

S obzirom na svoj predmet, objektivno, sud (propozicija, sadrzaj) ili je sama istina o tom pred-
metu ili pak neka neistina o njemu. S druge strane, medutim, kao neciji sud, sud je zapravo stav
(doti¢noga suditelja o doti€nom predmetu). Pritom, stav nije besciljan, nego ima svoju metu. Ta je
meta istina o dotichom predmetu. Naravno, meta je pogodena ako suditelj drzi istinom (o doticnom
predmetu) samu istinu (o tom predmetu). Tomu nasuprot, meta je promasena ako suditelj drzi isti-
nom (o dotiénom predmetu) neku neistinu (o tom predmetu).

U tom smislu, moZzemo reci da spoznajno, u sudu, istina kao meta biva reprezentirana ili samom
sobom ili nekom neistinom (o doticnom predmetu) — dakle, ne ne¢im drugim, odvojenim od istine
i neistine, nego samom doti¢nom istinom, odnosno neistinom. Drugim rijeCima, reprezentacija je

92 Bududi da iskljucuje potrebu za istiniteljima (truthmakers), ovo je shvacanje istine i neistine blisko teorijama identiteta.
Usp. npr. (Dodd, 2000).

% Usp. o tom npr. (Schmid, 1893: 142-143).

_71_



DARIO SKARICA - UM, OBJEKT, ISTINA | VRIJEME

zapravo uloga koju u sudu odigra sama doti¢na istina ili neka neistina (o doticnom predmetu), a ne
nesto drugo, odvojeno od te istine ili neistine.

Ukratko, posrijedi je — pri istinitu sudu — jedna te ista istina u dvjema svojim ulogama (meta i re-
prezentacija), koja je po svojoj vrijednosti (u tim svojim ulogama) pogodak (koji ¢ini doti¢ni sud istini-
tim), odnosno — pri neistinitu sudu — posrijedi je neka neistina (o doticnom sudu) u ulozi reprezenta-
cije (ali ne i mete), koja je po svojoj vrijednosti (u toj ulozi) promasaj (koji ¢ini doti¢ni sud neistinitim).

25.9. Zakljucak

Istina je sama doti¢na stvarnost (odredenost doti¢nog subjekta doticnom odredbom), odnosno,
sama doti¢na relacija medu (doti¢nim) odredbama, ali ne simpliciter, kao sama ta stvarnost, odno-
sno relacija, nego obiective, kao misao (objekt mogucega misljenja), tocnije, kao sud, propozicija,
ali nicija (a ne necija), koju svatko moze misliti (barem u nacelu), ako je nitko i ne misli (u danom
trenutku).

Sud u punom smislu te rijeci, kao sam ¢in sudenja, stav (o doti¢noj stvarnosti, odnosno, o dotic-
noj relaciji medu odredbama — ukratko, o dotiénom predmetu), svojim je sadrzajem ili sama doti¢na
istina (o tom predmetu) ili pak neka neistina (o njemu), a ne tek neka reprezentacija te istine, odno-
sno neistine, pri ¢emu je njegov cilj, dakako, istina (a ne neistina).

U skladu s tim, istinit je sud onaj Ciji je sadrZaj sama doticna istina (tj. onaj u kojem je ta istina
‘reprezentirana’ njom samom), dok je, tomu nasuprot, neistinit sud onaj ciji je sadrZaj neka neistina
o doticnom predmetu (tj. onaj u kojem je istina o tom predmetu reprezentirana nekom neistinom o
njemu).

Objektivno, dakle, sud je svojim sadrzajem istovjetan doti¢noj stvarnosti (odnosno, doti¢noj rela-
ciji medu idejama), ali to ne znaci da joj je istovjetan i stvarno. Istovjetnost suda doti¢noj stvarnosti
(odnosno, relaciji) samo je objektivnog, ne i stvarnog karaktera. Taj sud i ta stvarnost (odnosno,
relacija medu idejama) nisu jedna te ista stvar, nego su istovjetni jedno drugomu samo objektivno,
tj. samo u tom smislu da je misliti sadrzaj doti¢noga suda zapravo isto $to i misliti samu doti¢nu
stvarnost (odnosno, relaciju medu idejama), Sto medutim ne Cini tu stvarnost (odnosno, relaciju) tek
sadrzajem tog suda (kojim ona biva misljena). Objektivna istovjetnost ne ukida stvarnu odvojenost.
Objektivni bitak nije isto Sto i stvarni bitak.

_72_



DARIO SKARICA - UM, OBJEKT, ISTINA | VRIJEME

Literatura

10.
11.
12.
13.

14.

15.

16.

17.
18.

19.

20.

21.

Adams, Robert Merrihew. 2021. What Is, and What Is in Itself. A Systematic Ontology. Oxford: Oxford University
Press.

Ayers, Michael. 1991. Locke. Epistemology and Ontology. London i New York: Routledge.
Bauer, Ante [Antun]. 1918. Opca metafizika ili ontologija. Zagreb.

Bauer, Antun [Ante]. 1897. ,0 metafizickom sustavu Wundtovu. Dio drugi. O spoznanju”, Rad Jugoslavenske akade-
mije znanosti i umjetnosti. Razredi filologijsko-historijski i filosofijsko-juridicki 48: 48-102.

Bennett, Jonathan. 2011. Learning from Six Philosophers. Descartes, Spinoza, Leibniz, Locke, Berkeley, Hume. Oxford:
Clarendon Press.

Brentano, Franz. 1930. Wahrheit und Evidenz. Leipzig: Felix Meiner.

Clark, Andy. 2013. ,\Whatever next? Predictive brains, situated agents, and the future of cognitive science”, The
Behavioral and Brain Sciences 36 (3): 181-204.

Crane, Tim. 2017. ,Brentano on Intentionality”, u: Uriah Kriegel (ur.), The Routledge Handbook of Franz Brentano
and the Brentano School, str. 41-48. New York: Routledge.

Cronin, Thimoty John. 1956. Objective Being: In Descartes’ Thought and in a Source of Descartes. Toronto: University
of Toronto (doktorska disertacija).

Dicker, Georges. 1998. Hume’s Epistemology and Metaphysics. An Introduction. London, New York: Routledge.
Dodd, Julian. 2000. An Identity Theory of Truth. London: Palgrave Macmillan.
Frege, Gottlob. 1892. ,Uber Sinn und Bedeutung®, Zeitschrift fiir Philosophie und philosophische Kritik 100 (1): 25-50.

Frege, Gottlob. 1918-1919. , Der Gedanke. Eine logische Untersuchung”, Beitrédge zur Philosophie des deutschen
Idealismus 2: 58-77.

Friedman, Russell L. 1999. ,Peter Auriol on Intentions and Essential Predication”, u: Russell L. Friedman i Sten
Ebbesen (ur.), Medieval Analyses in Language and Cognition, str. 415-430. Kopenhagen: The Royal Danish Academy
of Sciences and Letters.

Gazzaniga, Michael S. 1970. The Bisected Brain. New York: Appleton Century Crofts.
Gazzaniga, Michael S. 1985. The Social Brain. Discovering the Networks of the Mind. New York: Basic Books.
Gazzaniga, Michael S., i Joseph E. LeDoux. 1978. The Integrated Mind. New York, London: Plenum Press.

Gredt, losephus. 1956. Elementa Philosophiae Aristotelico-Thomisticae, sv. |l. (Metaphysica - Theologia naturalis -
Ethica). Barcelona: Herder.

Gredt, losephus. 1961. Elementa philosophiae Aristotelico-Thomisticae, sv. |. (Logica - Philosophia naturalis).
Barcelona: Herder.

Hugon, Eduardo. 1905. Cursus philosophiae Thomisticae ad theologiam Doctoris Angelici propaedeuticus, sv. Il.
(Philosophia naturalis. Prima pars: Cosmologia). Pariz: Lethielleux.

Hugon, Eduardo. 1927. Cursus philosophiae Thomisticae ad theologiam Doctoris Angelici propaedeuticus, sv. .
(Logica). Pariz: Lethielleux.

_73_



DARIO SKARICA - UM, OBJEKT, ISTINA | VRIJEME

22.

23.
24.

25.
26.
27.
28.
29.

30.

31.

32.

33.

34.

35.

36.

37.

38.

39.

40.

41.

42.

43,
44,
45,

Hugon, Eduardo. 1935. Cursus philosophiae Thomisticae ad theologiam Doctoris Angelici propedeuticus, sv. Ill.
(Metaphysica). Pariz: P. Lethielleux.

Hume, David. 1896. A Treatise of Human Nature. Oxford: Clarendon Press.

Jacquette, Dale. 2004. ,Brentano’s Concept of Intentionality”, u: Dale Jacquette (ur.), The Cambridge Companion to

Brentano, str. 98-130. Cambridge: Cambridge University Press.

Jacquette, Dale. 2013. ,,About Nothing“, Humana.Mente. Journal of Philosophical Studies 6 (25): 95-117.
Jacquette, Dale. 2015. Alexius Meinong, The Shepherd of Non-Being. Cham: Springer.

Kiinne, Wolfgang. 2003. Conceptions of Truth. Oxford: Oxford University Press.

Liberatore, Matteo. 1857. Institutiones philosophicae, sv. |. (Logica et metaphysica generalis). Rim: Civilitas Catholica.

Locke, John. 1961. An Essay Concerning Human Understanding. London: J. M. Dent and Sons Ltd.; New York: E. P.

Dutton and Co. Inc.

Loptson, Peter. 2009. ,,Contra Meinong”, u: Nicholas Griffin i Dale Jacquette (ur.), Russell vs. Meinong. The Legacy of
“On Denoting”, str. 233-247. New York, London: Routledge.

Lowe, E. J. 2005. Locke. London, New York: Routledge.

Marek, Johann Christian. 2009. ,,Psychological Content and Indeterminacy with Respect to Being. Two Notes on
the Russell-Meinong Debate”, u: Nicholas Griffin i Dale Jacquette (ur.), Russell vs. Meinong. The Legacy of “On
Denoting”, str. 144-168. New York, London: Routledge.

Marks, David F. 2021.,1 Am Conscious, Therefore, | Am: Imagery, Affect, Action, and a General Theory of Behavior”, u:
Amadeo D’Angiulli (ur.), Vividness, Consciousness, and Mental Imagery. Making the Missing Links across Disciplines
and Methods, str. 95-122. Basel: MDPI.

Marks, David. 2023. ,,The Action Cycle Theory of Perception and Mental Imagery*, Vision 7 (1) 12: 1-19.

Martin, Wayne M. 2006. Theories of Judgment. Psychology, Logic, Phenomenology. Cambridge: Cambridge University
Press.

McAlister, Linda L. 2004. ,,Brentano’s Epistemology”, u: Dale Jacquette (ur.), The Cambridge Companion to Brentano,
str. 149-167. Cambridge: Cambridge University Press.

Meinong, Alexius. 1904. ,Uber Gegenstandstheorie, u: Alexius Meinong (ur.), Untersuchungen zur

Gegenstandstheorie und Psychologie, str. 1-50. Leipzig: Verlag von Johann Ambrosius Barth.

Meinong, Alexius. 1913. ,Uber Gegenstiande héherer Ordnung und deren Verhéltnis zur inneren Wahrnehmung®, u:
A. Meinong’s Gesammelte Abhandlungen. Abhandlungen zur Erkenntnistheorie und Gegenstandstheorie von Alexius
Meinong. Der Gesammelten Abhandlungen Zweiter Band, str., 377-480. Bec¢: Verlag von Johann Ambrosius Barth.

Novotny, Daniel D. 2013. Ens rationis from Suarez to Caramuel. A Study in Scholasticism of the Baroque Era. New

York: Fordham University Press.

Parsons, Charles. 2004. ,Brentano on Judgment and Truth”, u: Dale Jacquette(ur.), The Cambridge Companion to

Brentano, str. 168-196. Cambridge: Cambridge University Press.
Relja, Hrvoje. 2021. Tomisticka filozofija. Zagreb: Leykam international.

Russell, Bertrand. 1905. ,Critical Notices: Untersuchungen zur Gegenstandstheorie und Psychologie. Mit
Unterstlitzung des k. k. Ministeriums fiir Kultus und Unterricht in Wien herausgegeben von A. Meinong. Leipzig:
Verlag von Johann Ambrosius Barth. 1904. Pp. xi, 634", Mind 56 (14): 530-538.

Schmid, Franz. 1893. ,,Der Begriff des “Wahren””, Philosophisches Jahrbuch 6: 140-150.
Smith, Norman Kemp. 1941. The Philosophy of David Hume. London: Palgrave Macmillan.

Spruit, Leen. 1994. Species Intelligibilis From Perception to Knowledge, sv. |. (Classical Roots and Medieval

Discussions). Leiden: E. J. Brill.

_74_



DARIO SKARICA - UM, OBJEKT, ISTINA | VRIJEME

46.
47.
48.
49.
50.

51.
52.

Sudrez, Francisco. 2024. Disputationes metaphysicae, sv. lI-Il (Disputationes 42-54). New York: Lyceum Institute.
Skarica, Dario. 2024. , Mercierova kritika moderne formulacije spoznajnog problema®, Crkva u svijetu 59 (1): 15-36.
Tongiorgi, Salvatore. 1861. Institutiones philosophicae, sv. |. (Logica). Bruxelles: H. Goemaere.

Tongiorgi, Salvatore. 1869. Institutiones philosophice, sv. Il. (Ontologia - Cosmologia). Bruxelles: H. Goemaere.

Twardowski, Kasimir. 1894. Zur Lehre vom Inhalt und Gegenstand der Vorstellungen. Eine psychologische
Untersuchung. Bec: Alfred Hoelder.

Zahavi, Dan. 2003. Husserl’s Phenomenology. Stanford: Stanford University Press.

Zimmermann, Stjepan. 1942. Nauka o spoznaji. Zagreb: Nakladni odjel Hrvatske drZavne tiskare.

_75_



MODELI DETERMINACUJEU
SHOEMAKEROVOJ ARGUMENTACUI U
PRILOG VREMENSKIM PRAZNINAMA



DARIO SKARICA - UM, OBJEKT, ISTINA | VRIJEME

Uvod

Svoju argumentaciju u prilog vremenskim prazninama Shoemaker izlaze 1969. godine u ¢lanku
,Time Without Change”“.®* Klju¢nu ulogu u toj argumentaciji ima svijet $to ga sam Shoemaker kon-
cipira kao svijet u kojem bi bilo moguce empirijski utvrditi postojanje vremenskih praznina. (Pritom
Shoemaker u tom istom ¢lanku taj svijet i modificira, tako da moZemo razlikovati izmedu prvotnoga
i modificiranoga Shoemakerova svijeta.)

Ovdje istrazujem c¢ime su determinirane stvari i dogadaji u (prvotnom i modificiranom) Shoe-
makerovu svijetu i u okviru tog istrazivanja identificiram dva osnovna modela determinacije, kauzal-
nu i temporalnu determinaciju, s pomocu kojih potom analiziram i one modele koje u svom ¢lanku
opisuje i sam Shoemaker (djelovanje na temporalnu daljinu, odgodeno djelovanje, temporalnu ku-
mulaciju ucinkovitosti, determinaciju duljinom djelovanja).

1. Shoemakerov pojam vremenske praznine

Shoemaker ne rabi termin ‘vremenska praznina’, nego govori uglavhom o vremenu bez mijene
(time without change), katkad i o praznom vremenu (empty time).”> Termin ‘vremenska praznina’
(temporal vacuum) preuzimam od drugih autora (La Poidevin, MacBeath, Papa-Grimaldi, Pianesi,
Varzi, Warmbrod, Lucas, di Bella), koji tim terminom oznacavaju upravo ono $to Shoemaker zove
vremenom bez mijene, odnosno praznim vremenom.%®

Shoemakerov pojam vremenske praznine (vremena bez mijene, praznog vremena) sasvim je jasan
i mogucde ga je u osnovi definirati sljedeéim trima oznakama:

a. vremenska je praznina interval, omeden dvama stvarnim dogadajima, onim na njegovu pocetku
i onim na njegovu svrietku. Dogadaj kojim neka vremenska praznina pocinje moZzemo nazvati
pocetnim njezinim terminom. Dogadaj kojim neka vremenska praznina zavrSava mozemo nazvati
zavrsnim njezinim terminom.

b. vremenska je praznina interval u kojem se niSta ne dogada, interval bez ikakve mijene igdje na
svijetu. Pod vremenskom prazninom (vremenom bez mijene, praznim vremenom) Shoemaker ne
misli na one vremenske intervale unutar kojih nikakve mijene nema negdje, u nekom dijelu svije-
ta. Shoemakerov pojam vremenske praznine odnosi se samo na one vremenske intervale tijekom
kojih se ama bas nigdje na svijetu nista ne dogada (ne mijenja).

9 Usp. Shoemaker (1969).
% Usp. Shoemaker (1969) 363, 364, 368, 370, 372, 380.

% Usp. Le Poidevin i MacBeath (1993) 5, Papa-Grimaldi (1995) 157-190, Pianesi i Varzi (1996) 110, Warmbrod (2004),
Lucas (2006) 350, Di Bella (2009).

_77_



DARIO SKARICA - UM, OBJEKT, ISTINA | VRIJEME

c. premda se tijekom vremenskih praznina nigdje bas nista ne dogada, vrijeme tijekom tih praznina
svejedno tece. Izostanak bilo kakve mijene tijekom tih intervala ne predstavlja dakle stanje stvari
kojim bi vrijeme bilo zaustavljeno u svome tijeku.’

Ukratko, Shoemaker vremensku prazninu shvaca kao interval tijekom kojega se nista nigdje ne
dogada, a da pritom vrijeme i dalje tece.%®

Dodatno Shoemaker ovaj svoj pojam vremenske praznine precizira i s obzirom na tzv. mctag-
gartovske mijene® i tzv. gopodmanovske mijene!®. Ne ulazedi detaljnije u tu problematiku,*®* ovdje
sasvim ukratko istiéem osnovne momente Shoemakerova stava:

a. mctaggartovski predikati nisu prava svojstva stvari, niti su to tzv. gopodmanovski predikati. Pravim
svojstvima Shoemaker drzi primjerice boju, oblik, veli¢inu, tezinu i sl.

b. mctaggartovska mijena nije prava mijena, niti je to tzv. gopodmanovska mijena. Pravom mijenom
Shoemaker drzi samo mijenu s obzirom na prava svojstva stvari (dakle samo mijenu s obzirom na
boju, veli¢inu, oblik, tezinu itd.).

c. pojam vremenske praznine odnosi se samo na prave mijene (dakle na mijene u pogledu veli¢ine,
boje, tezine itd.).

Drugim rijec¢ima, gornju definiciju vremenske praznine treba precizirati tako da ona u konaénome
svom obliku glasi: vremenska je praznina interval tijekom kojega se uistinu nista ne dogada, interval
bez ikakve prave mijene,®? a da pritom svejedno vrijeme i dalje tece tijekom tog intervala.’®

9 Prirodno se u ovom kontekstu namece pitanje bi li vrijeme teklo i da ni¢ega nikad niti je bilo niti ¢e biti. To pitanje me-

dutim Shoemaker ne razmatra. Njegova se argumentacija ne odnosi na neko neodredeno vrijeme, $to bi u tom ‘svijetu’
bez i¢ega, u tom apsolutnome nicemu, teklo tako reci niotkud nikamo (nemajuci naime od cega krenuti niti do cega
doci), nego se njegova argumentacija odnosi ne neku odredenu, dvama stvarnim dogadajima omedenu vremensku
prazninu, Sto kao da predstavlja nekakvu (dulju ili kracu) pukotinu izmedu onog prethodnog joj vremena (u kojem se
Stosta dogadalo i mijenjalo) i onog susljednog joj vremena (u kojem Ce se jos Stosta dogadati i mijenjati), pukotinu tije-
kom koje se nista ne dogada i ne mijenja. Jedno je dakle pitanje bi li vrijeme teklo i da nicega nema, u nekom ‘svijetu’
apsolutno nicega, drugo je medutim pitanje koje se odnosi na svijet stvarnih dogadaja i mijena — tece li naime u tom
svijetu vrijeme i kad izmedu dvaju dogadaja bas nikakve mijene nema. Shoemakerova argumentacija u prilog vremen-
skim prazninama odnosi se samo na potonje pitanje. Njegov pojam vremenske praznine ne odnosi se na eventualni
tijek vremena u ‘svijetu’ bez icega ikad. Usp. o tom Papa-Grimaldi (1995) 158-161.

% O Shoemakerovu pojmu vremenske praznine usp. Shoemaker (1969) 363-365.

% Mctaggartovskom Shoemaker zove mijenu s obzirom na tzv. mctaggartovske predikate. Mctaggartovski su predikati

primjerice biti kasniji, biti stariji, biti bududi, sadasnji, prosli itd. Mctaggartovska mijena dakle bila bi primjerice mijena
pri kojoj nesto biva sve starije, sve kasnije itd., ili pak mijena pri kojoj neSto (neki dogadaj) biva sve blizom i blizom bu-
duénoscu, sve daljom i daljom prosloséu i sl.

19 Termin ‘goodmanovska mijena’ odnosi se na mijenu u pogledu tzv. goodmanovskih predikata. Goodmanovski predikati

bili bi primjerom biti sladak do trenutka t i gorak od tog trenutka nadalje ili biti zelen do trenutka t i plav od tog trenut-
ka nadalje. Sam Shoemaker ne rabi termin ‘goodmanovska mijena’ niti termin ‘goodmanovski predikati’, nego se sluZi
terminom ‘grue-like predicates’ — usp. Shoemaker (1969) 365, 379. Terminima ‘goodmanovska mijena’ i ‘goodmanovski
predikati’ sluZim se po uzoru na Earmanov termin ‘Goodmanized properties’ — usp. Earman (1970) 262-263. Pridjev
‘goodmanovski’ odnosi se, jasno, na Nelsona Goodmana i njegovu novu zagonetku indukcije — usp. Goodman (1954).

101 Ukratko tu problematiku, ali samo s obzirom na tzv. gopodmanovske mijene, izlaze Earman (1970) 262-263.
192 Neprave mijene (mctaggartovske i gopodmanovske) dopustene su tijekom tog intervala.

13 O razlici izmedu pravih i nepravih mijena u Shoemakera i 0 odnosu njegova pojma vremenske praznine prema tzv. mcta-
ggartovskoj mijeni i tzv. gopodmanovskoj mijeni usp. Shoemaker (1969) 363-365, 379-381.

_78_



DARIO SKARICA - UM, OBJEKT, ISTINA | VRIJEME

2. Ideja Shoemakerove argumentacije

Svojom argumentacijom u prilog vremenskim prazninama Shoemaker pokusava pobiti medu
filozofima rasirenu tezu prema kojoj je protok vremena moguce utvrditi samo tako da se izravno
(percepcijom) ili neizravno (indukcijom) utvrdi postojanje pravih mijena unutar doti¢nog intervala.***
Tocnije, svojom argumentacijom u prilog vremenskim prazninama Shoemaker pokusava pobiti impli-
kaciju sadrzanu u upravo navedenoj tezi: bududi da po definiciji ne ukljucuju nikakvu pravu mijenu,
vremenske praznine (kao protok vremena od pocetnog do zavrSnog njihova trenutka) nije moguce
utvrditi ni izravno ni neizravno.

S jednim dijelom ove teze Shoemaker se slaze: vremensku prazninu nije moguce utvrditi izravno,
percepcijom, za vrijeme sama njezina trajanja.'® Shoemakerova se argumentacija odnosi na drugi dio
teze, prema kojem vremensku prazninu ne bi bilo moguce utvrditi ni indirektno. Prema Shoemakeru,
naime, empirijsko opravdanje teze o postojanju vremenskih praznina u nekim je moguéim svjeto-
vima doista neostvarivo (tako npr. i u ovom, aktualnom svijetu, u kojem jesmo), ali je ono u nekim
drugim mogudim svjetovima (s bitno drukcijim prirodnim zakonima, ali i s bitno drukéijim samim ka-
rakterom determinacije barem nekih stvari i dogadaja)*® ostvarivo, i to dakako indirektnim putem, a
ne izravno, percepcijom. Takav jedan svijet, u kojem je postojanje vremenskih praznina moguée em-
pirijski utvrditi, predstavlja zapravo osnovu Shoemakerove argumentacije. Da bi dokazao moguénost
vremenskih praznina, Shoemaker jednostavno koncipira svijet bitno drukgiji od ovog u kojem jesmo,
svijet u kojem bi postojanje vremenskih praznina bilo moguce empirijski utvrditi. Dapace, u tom,
Shoemakerovu svijetu mogudée bi bilo empirijski utvrditi ne samo postojanje odredenih vremenskih
praznina nego i vrijeme njihova postojanja (tj. kad su se dogodile ili kad ¢e se dogoditi) kao i duljinu
njihova trajanja (tj. koliko su dugo trajale ili koliko ¢e dugo trajati). Barem tako misli Shoemaker.%’

10 Nije pritom prema ovoj tezi potrebno da se bas sve svugdje na svijetu u svakom (ma koliko kratkom) djelicu vremena
mijenja s obzirom na svoja prava svojstva. Dovoljno je da se u svakom djeli¢u vremena negdje na svijetu nesto mijenja
i ve¢ samim tim biva moguce u svakom tom djelicu vremena utvrditi da vrijeme tele, bez obzira ostaju li stvari u dru-
gim dijelovima svijeta moZda i sasvim nepromijenjene. Teza dakle ne tvrdi da je protok vremena moguce utvrditi samo
ako se sve na svijetu u svakom djelicu vremena (dakle, stalno) mijenja s obzirom na svoja prava svojstva. Naprotiv, ona
dopusta da nesto, neki dio svijeta tijekom nekog vremena ostane i posve nepromijenjen. Protok vremena moguce je
utvrditi i u takvoj situaciji. Nije ga moguce utvrditi, prema ovoj tezi, samo ako se bas nigdje na svijetu nista ne mijenja.
Usp. Shoemaker (1969) 364, 370.

195 Bilo bi to logicki nemoguce, u sebi protuslovno. Vremenska praznina naime per definitionem iskljucuje svaku pravu mijenu,
pa tako i percepciju. Nemoguce je dakle tijekom vremenske praznine uopce percipirati (bilo Sto, pa tako i samu doti¢nu
vremensku prazninu). Usp. o tom Shoemaker (1969) 373, Teichmann (1993) 159, Le Poidevin i MacBeath (1993) 5.

1% Shoemaker zapravo isti¢e samo bitno drukdije fizikalne zakone — usp. Shoemaker (1959) 368-369. Razmatranja sto sli-
jede u ovoj raspravi trebala bi izmedu ostaloga pokazati i to da nisu posrijedi tek bitno drukciji fizikalni, prirodni zakoni
determinacije stvari i dogadaja nego je posrijedi i bitno drukciji karakter te determinacije u svijetu u kojem bi postojanje
vremenskih praznina bilo moguce utvrditi na nacin koncipiran Shoemakerovom argumentacijom. Sama po sebi razlika
u zakonima determinacije ne bi bila dovoljna.

197 Shoemakerova je argumentacija predmet diskusije. Mnogi je autori ne prihvacaju — primjerice, Schlesinger (1970) 295-
300, Scott (1995) 213, 216-218, Papa-Grimaldi (1995) 162-190, Lowe (1988) 74, Warmbrod (2004) 266, 268-274, 279.
Drugi je opet drze barem u znatnoj mjeri, ako ne i sasvim uspjelom — primjerice, Teichmann (1993) 159, Lucas (2006)
349,

_79_



DARIO SKARICA - UM, OBJEKT, ISTINA | VRIJEME

3. Prvotni i modificirani Shoemakerov svijet

Prvotni Shoemakerov svijet najizrazitije obiljeZavaju sljedeca tri momenta: u spacijalnom pogle-
du regije, u fizikalnom smislu zastoji (zamrznuca), u temporalnom pogledu periodi.

Naime, prvotni je Shoemakerov svijet podijeljen na tri regije (A, B i C), Sto su prirodno odvojene
jedna od druge, s tim da je (fizicki) prijelaz iz jedne u drugu mogué, kao Sto je moguce i vidjeti iz bilo
koje od regija Sto se dogada u drugim dvjema regijama.®®

Sto se pak zastoja tice, treba ih dijeliti na lokalne i totalne. Lokalni su zastoji ograni¢eni na neku
od regija (A, B ili C). Totalni zastoji zahvacaju sve tri regije, sav svijet. Pri lokalnom zastoju u doti¢noj
regiji sve stane, niSta se ne mijenja. Pritom bilo kakav ulazak bilo ¢ega (tijela, Cestice, svjetla...) iz dru-
gih regija u doti¢nu (zamrznutu) regiju biva nemogué. Lokalni zastoji traju godinu dana. Neposredno
po svrietku lokalnog zastoja sve se u doticnoj regiji nastavi dogadati kao da u meduvremenu nije
prosao ni (ma koliko kratak) djeli¢ sekunde, a kamoli puna godina dana — primjerom, jaja su i dalje
svjeza, na vrhu krigle i dalje se bijeli pjena kolika je bila i prije godinu dana, govornik pocetkom zasto-
ja prekinut u po sloga nastavlja po svrSetku zastoja svoju recenicu kao da (jednogodisnjeg) prekida
nije ni bilo itd.

Lokalni se zastoji dogadaju periodicki: u regiji A svake trec¢e godine, u regiji B svake Cetvrte go-
dine, u regiji C svake pete godine. To pak znaci, prvo, da se svake dvanaeste godine dogada zastoj
istodobno u regiji A i regiji B, drugo, da se svake petnaeste godine dogada zastoj istodobno u regiji A
i regiji C, trece, da se svake dvadesete godine dogada zastoj istodobno u regiji B i regiji C i, Cetvrto,
da se svake Sezdesete godine dogada zastoj istodobno u svim trima regijama svijeta, totalni (svere-
gionalni) zastoj.

Svake Sezdesete godine dakle u svim trima regijama svijeta sve stane i nista se viSe ne mijenja
punih godinu dana. Vrijeme pritom i dalje teCe (punih godinu dana) tijekom tog zastoja. Posrijedi je
dakle vremenska praznina, interval tijekom kojeg se nigdje na svijetu (ni u kojoj od njegove tri regije)
ama bas nista ne dogada, a da vrijeme (tijekom tog intervala) i dalje tece.'®®

U modificiranom Shoemakerovu svijetu:

® prvo, zastoji ne traju uvijek godinu dana, nego su razlicitog trajanja, ali nikad ne traju kraée
od Sest mjeseci;

e drugo, kad koincidiraju, zastoji u razli¢itim regijama ne koincidiraju uvijek potpuno, nego se
nekad preklapaju i samo djelomice. Primjerom, u nekoj godini mozda se prva tri mjeseca
zbiva samo zastoj u regiji A, pa potom sljedec¢a dva mjeseca u regijama A i B, zatim dva mje-
seca u svim trima regijama (totalni zastoj), sljedeca Cetiri mjeseca samo u regijama B i C te
konacno sljede¢ih mjesec dana samo u regiji C — dakle, ukupno (po regijama) te bi se godine
dogodio sedam mjeseci zastoj u regiji A, osam mjeseci u regiji B, sedam mjeseci u regiji C, ali

198 postoje doduse odredena ogranicenja u vezi s ovim dvjema moguénostima — usp. Shoemaker (1969) 369, 372 — ali
ovdje nije nuzno opterecivati izlaganje tim detaljima.

190 prvotnom Shoemakerovu svijetu usp. Shoemaker (1969) 369-371.

_80_



DARIO SKARICA - UM, OBJEKT, ISTINA | VRIJEME

se ti zastoji ne bi dogodili susljedno, jedan za drugim, nego paralelno, s djelomi¢nim (ali ne i
potpunim) preklapanjem.

e trece, postoji okolnost koja prethodi svakom zastoju i koja se duljinom svoga trajanja nalazi u
korelaciji s duljinom trajanja zastoja kojem prethodi. Ta se okolnost sastoji u poveéanoj tro-
mosti stanovnika doti¢ne regije. Naime, u duljem ili kracem periodu $to neposredno prethodi
doti¢nom zastoju stanovnici doti¢ne regije osje¢aju povecan napor pri svim kretnjama svoga
tijela, svi tjelesni poslovi u tom su im periodu znatno naporniji nego inace, tj. njihovo je tijelo
u tom periodu znatno tromije nego inace. Taj period tromosti duljinom svoga trajanja deter-
minira duljinu trajanja zastoja (recimo da n-dnevna tromost rezultira 3n-mjese¢nim zastojem
ili da n-tjedna tromost rezultira 5n-mjesecnim zastojem i sl.).

U svemu ostalome — osim u ova tri momenta — modificirani Shoemakerov svijet identi¢an je pr-
votnome Shoemakerovu svijetu.!*?

4. Shoemakerova argumentacija u prilog
vremenskim prazninama

Shoemakerova argumentacija u prilog vremenskim prazninama u osnovi se sastoji u zakljucku
s periodi¢nosti lokalnih zastoja na (periodi¢no) postojanje totalnih zastoja, vremenskih praznina.
Ako se naime u Shoemakerovu svijetu zastoj u regiji A dogada svake trece godine, u regiji B svake
Cetvrte, a u regiji C svake pete godine, onda je prirodno zakljuciti da se svake Sezdesete godine u
tom svijetu dogada zastoj u sve tri regije, sveregionalni (totalni) zastoj, vremenska praznina. Takav
je zakljucak, prema Shoemakeru, dostatno empirijski utemeljen, bududi da polazi od empirijski utvr-
dene pravilnosti (periodi¢nosti) u pojavljivanju lokalnih zastoja i bududéi da je jednostavniji od svojih
alternativa.’! Njime teza o postojanju vremenskih praznina biva, prema Shoemakeru, dostatno em-
pirijski opravdana, i to indirektno (zaklju¢ivanjem iz empirijski ve¢ utvrdenih cinjenica), a ne direktno
(percepcijom).11?

Dakako, taj se zaklju¢ak ne odnosi na ovaj, aktualni svijet, u kojem jesmo i u kojem vremenske
praznine nije mogucée empirijski utvrditi (ni direktno ni indirektno), ali se odnosi na samu moguénost
empirijskog opravdanja vremenskih praznina: ako smo tu moguénost dokazali za neki mogudi svijet

110 0 modificiranom Shoemakerovu svijetu usp. Shoemaker (1969) 374. Shoemakerov je svijet (prvotni i modificirani)
moguce varirati na razne nacine. Charlton primjerice govori o dvjema, a ne trima regijama — Charlton (1981) 155.
Teichmann pak mjesto o (dvjema ili trima) regijama, govori o dvama planetima — Teichmann (1993) 159-160. Pri va-
rijacijama osnovni okvir (s apsolutnim vremenom, jednim te istim za sve regije, planete) ostaje sacuvan. Neki autori
medutim napustaju taj okvir. Schlesinger (1970) apsolutno vrijeme zamjenjuje relativnim vremenom, regionalni zastoj
interpretirajuci kao zastoj vremena (i to samo iz perspektive drugih, nezamrznutih regija). Na slican nacin Shoemakerov
svijet modificiraju i Scott (1995) 217-218, Papa-Grimaldi (1995) 168-190, Oppy (2004) 73-75. Bududi da je pri ta-
kvim modifikacijama izmijenjen sam temeljni okvir Shoemakerova svijeta, one predstavljaju zapravo alternative tom
(Shoemakerovu) svijetu, a ne njegove varijacije.

1 Usp. Shoemaker (1969) 373-375.

12 Ovaj moment, dokaz moguénosti empirijskog opravdanja vremenskih praznina kao temelj Shoemakerove argumentaci-
je u prilog vremenskim prazninama, u svojim prikazima te argumentacije isticu i Charlton (1981) 155, Teichmann (1993)
159, Le Poidevin i MacBeath (1993) 5-6, Scott (1995) 213, Papa-Grimaldi (1995) 163, Warmbrod (2004) 267, 268-269.

_81_



DARIO SKARICA - UM, OBJEKT, ISTINA | VRIJEME

(npr. za Shoemakerov svijet), onda samim tim biva opovrgnuta ona medu filozofima rasirena teza da
postojanje vremenskih praznina nije moguce empirijski utvrditi (ni direktno ni indirektno).!*3

(Ovdje ne istrazujem valjanost Shoemakerove argumentacije u prilog vremenskim prazninama.
Kako sam vec¢ naglasio, mnogi autori drZe tu argumentaciju neprihvatljivom. U ovoj su raspravi pred-
met razmatranja modeli determinacije u pozadini Shoemakerove argumentacije, i to prvenstveno
problem determinacije stvari i dogadaja u Shoemakerovu svijetu.)

5. Determinacija

Neki dogadaj determiniran je onim svime o ¢emu ovisi.

O temporalnoj determinaciji govorim kad je dogadaj determiniran nekim to¢no odredenim tre-
nutkom ili intervalom vremena bez obzira na okolnosti, tj. bez obzira na okolne stvari i dogadaje.

Pojedini dogadaj moZe biti determiniran tako da se dogada svake n-te godine, bez obzira na
okolnosti. Primjerom, neka se u nekom moguéem svijetu neki dogadaj (recimo, ubojstvo kralja ili
pomrcina Sunca ili koji drugi to¢no odredeni dogadaj) zbiva samo svake prim godine (dakle, samo
druge, trece, pete, sedme, jedanaeste, trinaeste itd. godine). Nazovimo ga stoga prim dogadajem,
odnosno dogadajem dp. Neka se nadalje u tom istom svijetu neki drugi to¢no odredeni dogadaj
(recimo, Zetva ili snijeg itd.) ne dogada bilo kad, ve¢ samo svake parne godine. Nazovimo ga stoga
parnim dogadajem, odnosno dogadajem d,. Nadalje, neka se u tom svijetu neki treci tocno odredeni
dogadaj (u ¢emu god se sastojao) dogodi samo svake tre¢e godine. Nazovimo ga stoga dogadajem
d,. Ovim nacinom moZemo nastaviti opis doticnoga svijeta do u beskraj, navodeci uz ve¢ navedene

josidogadajed,, d, d ,d, itd. Pritom Ce se nekih godina javljati istodobno vise razliCitih dogadaja

11/
— npr. Seste godine istodobno Ce se javiti i d, i d,, tridesete godine i d, i d, i d,, sedamdesetsedme

istodobno i d7 i d11 itd.

Bitno je medutim primijetiti da se dogadaji u upravo opisanom svijetu zbivaju bez obzira na okol-
nosti, tj. neovisno jedan o drugome. Primjerom, dogadaj d, uslijedit Ce trece godine za dogadajem
d,, Seste godine za dogadajem d,, devete godine opet za dogadajem d,, dvanaeste godine za doga-

dajem d ,, petnaeste pak za dogadajima d, i d, itd. Nema dakle dogadaja koji nuzno prethodi tom

11’
dogadaju (d,). On nije determiniran nekom tocno odredenom okolno3¢u, nekim toc¢no odredenim
dogadajem, niti pak nekim to¢no odredenim stjecajem okolnosti, nekim to¢no odredenim skupom
dogadaja, nego se javlja u bilo kakvim okolnostima (d,, d., dll,d2 +d, itd.), ali ne i bilo kad, nego samo
u tocno odredeno vrijeme, svake tre¢e godine, prema odredenom temporalnom pravilu. MoZzemo

stoga govoriti o temporalnoj njegovoj determinaciji.

O kauzalnoj determinaciji govorim kad je dogadaj determiniran nekim to¢no odredenim okol-
nostima, a ne vremenom. Pod okolnostima pritom razumijem okolne stvari i dogadaje. Te okolne
stvari i dogadaje slijedom kojih nastaje doti¢ni dogadaj nazivamo obi¢no njegovim uzrokom, odno-
sno uvjetima njegova nastanka.

13 0 samoj Shoemakerovoj argumentaciji u prilog vremenskim prazninama usp. Shoemaker (1969) 370-381.

_82_



DARIO SKARICA - UM, OBJEKT, ISTINA | VRIJEME

Pojedini dogadaj moZe biti determiniran tako da se ne javlja u neko to¢no odredeno vrijeme,
nego bilo kad, ovisno o okolnostima. Primjerom, u aktualnom svijetu, u kojem jesmo, dim se ne javlja
u neko to¢no odredeno vrijeme, nego bilo kad, ovisno o tome ima li ili nema vatre, izgaranja. Isto
vrijedi i za akceleraciju, munje i gromove, glad, atentate itd. Svi su ti dogadaji kauzalno determinirani
odredenim okolnostima i trenutak u kojem se dogode ne krije u sebi niSta Sto bi determiniralo upra-
vo na njih, a ne na neke druge dogadaje — oni su se u tom trenutku mogli i ne dogoditi, da su samo
okolnosti bile druge. Kad je o kauzalnoj determinaciji rijec, vrijeme je dakle indiferentno — samo po
sebi, ono tad u svakom svom trenutku dopusta bilo sto (bilo kakav dogadaj ili skup dogadaja). Da se
ipak u pojedinom trenutku vremena ne dogodi bilo sto moZemo zahvaliti okolnostima, koje u danom
trenutku determiniraju na toc¢no odreden dogadaj i ¢ine ga (u tom trenutku) nuznim, ili barem vjero-
jatnim, nasuprot ostalim dogadajima, u tom trenutku nemogucima, ili barem nevjerojatnima.

Kad je medutim o temporalnoj determinaciji rije¢, sasvim suprotno, vrijeme je diferencirano s
obzirom na dogadaje, a okolnosti bivaju posve irelevantne. Tad naime — pri temporalnoj determi-
naciji — vrijeme samo determinira u danom trenutku upravo na doti¢ni dogadaj (ili skup dogadaja)
i ne dopusta nista drugo (nikakve druge dogadaje). Ono cini taj dogadaj u tom trenutku nuznim (ili
barem vjerojatnim), a sve ostale nemogucim (ili barem nevjerojatnim). Okolnosti pritom mogu biti
bilo kakve.**

Temporalna i kauzalna determinacija predstavljaju dva osnovna modela o kojima je rije¢ u ovoj
raspravi.

6. Determinacija u prvotnom Shoemakerovu
svijetu

Sto se zastoja ti¢e, dojam je da su oni u prvotnom Shoemakerovu svijetu determinirani tempo-
ralno: javljaju se svake n-te godine, bez obzira na okolnosti. Taj dojam dodatno potvrduju sljedece
dvije Cinjenice: prvo, kad govori o prvotnome svome svijetu, Shoemaker nigdje ne spominje nikakve
okolnosti o kojima bi zastoji ovisili (valjda zato Sto okolnosti u tom pogledu i ne drZi relevantnima)
i, drugo, taj svoj prvotni svijet Shoemaker modificira tako da uvodi u nj relevantnu okolnost tro-
mosti (relevantnu u pogledu zastoja) — da je neku takvu okolnost pretpostavljao otpocetka, joS u
prvotnome svome svijetu, ne bi govorio o modifikaciji tog prvotnoga svoga svijeta. Moze se stoga
zakljuciti s prilicnom mjerom sigurnosti da su zastoji u prvotnom Shoemakerovu svijetu temporalno
determinirani.

Sto se pak ti¢e svega ostaloga u tome svijetu, svih ostalih stvari i dogadaja, ne moZemo znati je li
na djelu kauzalna ili temporalna determinacija — Shoemaker naime o tome nista ne kaze.

To medutim otvara vrata dvjema podjednako mogucima, medusobno pak bitno razli¢itima inter-
pretativnim varijantama prvotnog Shoemakerova svijeta:

14 0 vremenu indiferentnom ili diferenciranom s obzirom na same stvari i dogadaje usp. Lucas (2006) 350-351.

_83_



DARIO SKARICA - UM, OBJEKT, ISTINA | VRIJEME

e prva varijanta: samo je nesto u tom svijetu (npr. samo zastoji) temporalno determinirano.
Sve drugo determinirano je kauzalno, a ne temporalno. Ova varijanta krije u sebi razne mo-
guce podvarijante — npr. samo su zastoji i krivokletstva temporalno determinirani (sve drugo
determinirano je kauzalno) ili samo su pomrcine Mjeseca i maestral kauzalno determinira-
ni (sve ostalo determinirano je temporalno) itd. Buduci da kombinira kauzalnu s temporal-
nom determinacijom, nazovimo ovu varijantu kauzalno-temporalnom varijantom prvotnoga
Shoemakerova svijeta.

e druga varijanta: sve je u prvotnome Shoemakerovu svijetu temporalno determinirano — i
zastoji i svi drugi dogadaji i stvari. Nazovimo ovu varijantu ¢isto temporalnom varijantom
prvotnog Shoemakerova svijeta. Govorim u vezi s njom i o temporalnom determinizmu, od-
nosno o temporalno determiniranom svijetu (nasuprot kauzalnom determinizmu i kauzalno
determiniranom svijetu, u kojem bi sve stvari i svi dogadaji bez iznimke bili iskljucivo kauzalno
determinirani).

7. Kauzalni potencijal i epifenomeni u
prvotnom Shoemakerovu svijetu

Sto se zastoja tice, treba primijetiti da ni u prvotnom ni u modificiranom Shoemakerovu svijetu
nijedan od njih nema, niti bi mogao imati ikakav ucinak u vlastitoj regiji, nego svaki ‘rezultira’ istim
onim stanjem doti¢ne regije u kojem je i nastao, ne promijenivsi ga nimalo — inace on ne bi ni bio
zastoj, period unutar kojega se po definiciji u doti¢noj regiji ama bas nista ne mijenja. Kauzalni poten-
cijal bilo kojega zastoja u regiji u kojoj se taj zastoj dogada, prema tome, nikakav je (uopée ga nema).
To vrijedi za obje varijante prvotnog Shoemakerova svijeta (kauzalno-temporalnu i ¢isto temporalnu)
kao i za modificirani Shoemakerov svijet.

Kad je pak rije¢ o eventualnom utjecaju pojedinih zastoja na druge regije, u kojima se oni u danom
trenutku ne javljaju, prvotni Shoemakerov svijet u kauzalno-temporalnoj svojoj varijanti mogucénost
takvoga utjecaja dopusta, dok je u Cisto temporalnoj njegovoj varijanti ta mogucénost nezamisliva.

U raznim kauzalno-temporalnim varijantama prvotnog Shoemakerova svijeta naime sasvim je
moguce da pojedini zastoj rezultira nekim to¢no odredenim ucinkom u drugim regijama — npr. da ih
¢ini deset stupnjeva toplijima, i to, jasno, da ih takvima (deset stupnjeva toplijima) ¢ini sam taj zastoj,
a ne okolnosti koje je on u svojoj regiji zatekao i zamrznuo (svaki put dakle, kakve god okolnosti da
zamrzne u svojoj regiji, zastoj ucini temperaturu u drugim, nezamrznutim regijama deset stupnjeva
viSom). Nema nicega u kauzalno-temporalnoj varijanti prvotnoga Shoemakerova svijeta Sto bi ovu
mogucénost ¢inilo nezamislivom.

U cdisto temporalnoj varijanti prvotnoga Shoemakerova svijeta, a to znaci u temporalno deter-
miniranom svijetu, moguce je doduse da pojedini zastoj bude pracen svaki put istim dogadajem u
drugim regijama (recimo, deset stupnjeva viSom njihovom temperaturom), ali nije moguce da taj do-
gadaj, kojim doti¢ni zastoj biva pracen, bude ujedno i njegov ucinak (u¢inak doti¢nog zastoja), jer u

_84_



DARIO SKARICA - UM, OBJEKT, ISTINA | VRIJEME

temporalno determiniranom svijetu svaki je dogadaj temporalno, a ne kauzalno determiniran. Svaka
pravilnost (npr. ta da zastoj biva praéen svaki put, regularno, deset stupnjeva viSom temperaturom
u drugim regijama) u temporalno determiniranom svijetu ili je puki slucaj (Sto se zapravo Cini krajnje
nevjerojatnim) ili je pak unaprijed predodredena kakvom prestabiliranom harmonijom, ali ni u ko-
jem slu¢aju ona ne bi mogla biti — unutar temporalno determinirana svijeta — plod djelovanja stvari
na stvar (rezultat stvarnog utjecaja zastoja u jednoj regiji na temperaturu u drugim regijama), jer tad
to vise ne bi bio temporalno determiniran svijet, Cist od bilo kakve kauzalne determinacije (od bilo
kakvog stvarnog utjecaja dogadaja na dogadaj i od bilo kakvog fizickog djelovanja stvari na stvar).

Ukratko, u temporalno determiniranom svijetu — a to znaci u okviru ¢isto temporalne varijante
prvotnog Shoemakerova svijeta — zastoji jesu determinirani (vremenom), ali ne determiniraju. Oni su
dakle u toj varijanti prvotnog Shoemakerova svijeta tek epifenomeni, bez ikakva kauzalnog potenci-
jala i utjecaja na daljnji slijed stvari i dogadaja, nekakva zbilja o kojoj nista ne ovisi. Tomu nasuprot, u
kauzalno-temporalnoj varijanti prvotnog Shoemakerova svijeta pojedini zastoj dodusSe ne bi mogao
djelovati u vlastitoj regiji (u njoj samoj mijenjati bilo Sto), ali bi mogao djelovati na druge regije i u
tom smislu sadrzavati u sebi odredeni kauzalni potencijal.

Sto se pak tice svega ostaloga u prvotnom Shoemakerovu svijetu, svih drugih stvari i dogadaja,
osim zastoja, kauzalno-temporalna varijanta tog svijeta dopusta svemu tome moguénost stvarnog
utjecaja i djelovanja, kauzalni potencijal, dok Cisto temporalna varijanta taj potencijal nuzno nijece.
U temporalno determiniranu svijetu, naime, bilo kakav ucinak, kao rezultat fizickog utjecaja stvari
na stvar, dogadaja na dogadaj, biva nemogué. U tom svijetu sve je determinirano vremenom — svaki
dogadaj i svaka stvar —i nista drugo ne determinira u tom svijetu osim vremena, $to znaci da su sve
stvari i dogadaji u temporalno determiniranu svijetu (a ne samo zastoji) puki epifenomeni, determi-
nirani (vremenom), ali takvi da sami ne determiniraju. O njima nista ne ovisi. Oni niSta ne mijenjaju
i uopce ne utjecu jedni na druge. U temporalno determiniranu svijetu stvari i dogadaji zapravo i nisu
stvarnost (u punom smislu te rijeci), koja bi ukljucivala odredeni kauzalni potencijal.

8. Determinacija u modificiranom
Shoemakerovu svijetu

Sto se tice zastoja u modificiranom Shoemakerovu svijetu, prvi je dojam da su oni kauzalno de-
terminirani. S jedne strane, naime, oni se u tom svijetu javljaju uvijek neposredno po to¢no odrede-
noj okolnosti, tromosti. S druge strane pak, duljina njihova trajanja u tom je svijetu u korelaciji s du-
ljinom trajanja te iste to¢no odredene okolnosti, tromosti. Cini se stoga da su zastoji u modificiranom
Shoemakerovu svijetu kauzalno determinirani u pogledu svoga nastanka tromoséu koja im prethodi,
a u pogledu duljine svoga trajanja duljinom trajanja te iste tromosti (koja im prethodi).

Medutim, u modificiranom Shoemakerovu svijetu postoje i oni momenti koji govore protiv ovog
dojma.

_85_



DARIO SKARICA - UM, OBJEKT, ISTINA | VRIJEME

Prije svega, Cini se da Shoemaker u modificiranome svome svijetu ne napusta periodi¢nost,
tj. Cini se da se u tom svijetu zastoji javljaju i dalje na periodi¢an nacin, u odredenim periodima.
Shoemaker naime bez problema govori o totalnim zastojima $to se u tom, modificiranom njegovu
svijetu javljaju periodicki svake Sezdesete godine (premda, za razliku od totalnih zastoja u prvotnom
Shoemakerovu svijetu, ne traju nuzno punih godinu dana, niti se nuzno preklapaju jedan s drugim
u potpunosti).’*> K tomu, da je svoj prvotni svijet modificirao i u pogledu periodi¢nosti, ukinuvsi je,
zacijelo bi Shoemaker tu modifikaciju i spomenuo (medu ostalim modifikacijama koje spominje).
Buduci da je nije spomenuo i budu¢i da o modificiranome svome svijetu govori kao da u njemu i
dalje postoje periodi u kojima se javljaju pojedini zastoji, moZzemo zakljuciti da se u modificiranome
Shoemakerovu svijetu tromost (s prateéim zastojem) ipak javlja u neko odredeno vrijeme, periodicki,
a ne bilo kad (ovisno samo o okolnostima). Drugim rijecima, mozemo zakljuciti da u modificiranome
Shoemakerovu svijetu vrijeme nije indiferentno s obzirom na pojavu tromosti (i zastoja Sto za njom
slijedi), nego je ono u tom pogledu diferencirano, sdmo determinirajuci (bez obzira na okolnosti)
kad ¢e se ta tromost javiti, a za njom i zastoj. To pak znadi: Cini se da su zastoji u modificiranom
Shoemakareovu svijetu ipak temporalno, a ne kauzalno determinirani.**’

Valja pritom primijetiti da je periodicnost u modificiranom Shoemakerovu svijetu bitno drukdi-
ja od periodi¢nosti u prvotnom Shoemakerovu svijetu. U prvotnom Shoemakerovu svijetu, naime,
periodi su stabilni: od bilo kojeg zastoja (u bilo kojoj regiji) do njemu susljednog zastoja (u toj istoj
regiji) protekne uvijek isti vremenski interval, to¢no iste duljine trajanja, bilo da mjerimo od pocetka
doti¢nog do pocetka susljednog zastoja, ili pak samo od svrsetka doti¢nog do pocetka susljednog. U
modificiranom Shoemakerovu svijetu medutim periodi nuzno ukljucuju odredenu oscilaciju, ovog ili
onog tipa, i to zbog razlika u trajanju pojedinih zastoja. Naime, pretpostavimo da u doti¢noj regiji za-
stoji pocinju svake treée godine. Pod ovom pretpostavkom oscilirat ée interval od svrsetka doti¢nog
do pocetka njemu susljednog, novog zastoja. Taj ¢e interval biti nekad dulji, nekad kraci — ovisno o
duljini trajanja doti¢nog zastoja. Ili, pretpostavimo da u doti¢noj regiji novi zastoj pocinje tocno dvije
godine po svrsetku njemu prethodnoga zastoja. Pod ovom pretpostavkom oscilirat ¢e periodi sami,
tj. zastoji se nece javljati uvijek to¢no svake trece godine, nego nekad ranije, nekad kasnije, ovisno o
tom koliko je trajao i kad je zavrsio prethodni zastoj. U duljem vremenskom razdoblju mozda ¢e se te
razlike medusobno kompenzirati, tako da ¢e se u prosjeku zastoji dogadati doista svake treée godine,
ali je isto tako moguée da ¢e s vriemenom ti periodi bivati sve dulji ili sve kraci, tj. da ¢e se s vreme-
nom zastoji dogadati sve kasnije ili sve ranije (sve rjede ili sve ¢e$c¢e). Ni u kojem od ova dva slucaja
medutim temporalna determinacija ne bi bila ugrozena — dok god bi se zastoji dogadali neovisno
o okolnostima, prema odredenom temporalnom pravilu. (Zastoji bi se uostalom mogli dogadati i
svake prim godine, bez obzira na okolnosti — opet bi bila rije¢ o temporalnoj njihovoj determinaciji.)
Ukratko, oscilacije u periodima, dok god konvergiraju prema nekom (bilo kakvom) temporalnom

115 Usp. Shoemaker (1969) 374.
16 Usp. Shoemaker (1969) 374.

17 Kazem ‘Cini se’ zato $to ne moZemo u potpunosti iskljuciti moguénost da su sami periodi kauzalno determinirani nekim
to¢no odredenim stvarima ili dogadajima — mogucnost koju Shoemaker nigdje ne spominje, ali koja tom c¢injenicom
njezina nespominjanja ne moze biti u potpunosti iskljucena.

_86_



DARIO SKARICA - UM, OBJEKT, ISTINA | VRIJEME

pravilu, bez ikakva utjecaja stvarnih okolnosti, ni najmanje ne ugrozavaju pretpostavku o temporal-
noj determinaciji.

Drugi moment koji govori protiv onog prvotnog dojma o kauzalnoj determinaciji zastoja u mo-
dificiranom Shoemakerovu svijetu jest korelacija izmedu duljine trajanja tromosti i duljine trajanja
zastoja. Trajanje je naime temporalna dimenzija i u tom je smislu u modificiranom Shoemakerovu
svijetu posrijedi temporalna korelacija izmedu tromosti i zastoja. Drugim rijecima, bududi da su u po-
gledu svoga trajanja determinirani trajanjem (a ne, recimo, intenzitetom) tromosti koja im prethodi,
zastoji su u modificiranom Shoemakerovu svijetu, kad je o duljini njihova trajanja rijec, zapravo tem-
poralno, a ne kauzalno determinirani. (Drukcije bi dakako bilo da je posrijedi, primjerice, korelacija
izmedu intenziteta tromosti i duljine trajanja zastoja. Intenzitet nije temporalna kategorija pa stoga
ni determinacija intenzitetom tromosti ne bi bila temporalnog, nego kauzalnog karaktera.)

Mozda nije zgorega ovdje naglasiti da determinacija duljinom trajanja tromosti nije determinaci-
ja nekim odredenim procesom ili procesima tijekom tog trajanja. Naprotiv, procesi tijekom trajanja
tromosti mogu biti bilo kakvi i rezultirati kakvim god okolnostima, svejedno ¢e — unato¢ tomu — sva-
ki put ista duljina trajanja tromosti rezultirati razmjerno istom duljinom trajanja doti¢nog zastoja.
Duljina trajanja zastoja u korelaciji je samo s duljinom trajanja prethodne mu tromosti, ne i s okol-
nostima Sto se razviju tijekom tog intervala tromosti — one mogu biti bilo kakve.

9. Problem odmrznuca

Treéi moment koji govori protiv onog prvotnog dojma o kauzalnoj determinaciji zastoja u modi-
ficiranom Shoemakerovu svijetu ti¢e se prestanka pojedinog zastoja, njegova svrSetka, odmrznuca
— problem je, naime, sto determinira na taj prestanak, odmrznuée. Problem odmrznuca najozbiljniji
je problem Shoemakerova svijeta uopce (kako modificiranoga, tako i prvotnoga), s najdalekosez-
nijim konsekvencijama — pod pritiskom tog problema Shoemaker biva prisiljen razmatrati krajnje
neobi¢nu moguénost tzv. djelovanja na temporalnu daljinu, tj. moguénost odgodenog djelovanja
i moguénost temporalne kumulacije ucinkovitosti. U konacnici, problem odmrznuca pokazuje da
u Shoemakerovu svijetu (prvotnome ili modificiranome) zapravo nije moguée u potpunosti izbjedi
temporalnu determinaciju. Ako i nije posve temporalno determiniran svijet, nego u mnogo ¢emu
uklju€uje i kauzalnu determinaciju, Shoemakerov svijet ipak ne moZe biti ni posve kauzalno deter-
miniran svijet, nego — barem kad je rije¢ o odmrznucu totalnih zastoja — nuzno ukljucuje neki oblik
temporalne determinacije.

Naime, kauzalna determinacija odmrznuca sastojala bi se u nekoj to¢no odredenoj okolnosti koja
odmrzava (ili u nekom takvom skupu okolnosti). Biramo pritom tek onu okolnost (ili skup okolnosti)
kojom bivaju ispunjeni svi uvjeti za odmrznuce. Ta okolnost (koja odmrzava) morala bi medutim biti
u danom trenutku nova —inace ne bi bilo jasno zasto ona odmrzava tek u tom trenutku, tj. zasto nije
odmrznula odmah ¢im se pojavila, kad su ve¢ njom samom ispunjeni svi uvjeti za odmrznuce. Nova
okolnost pak ne moze se javiti unutar zamrznute regije — po definiciji naime unutar zamrznute regije
niSte se ne dogada (za vrijeme zamrznuca), nikakva mijena kojom bi nastala neka nova okolnost.

_87_



DARIO SKARICA - UM, OBJEKT, ISTINA | VRIJEME

Nova okolnost (koja odmrzava) moZe se dakle javiti samo izvan zamrznute regije. Sto medutim ako su
sve regije zamrznute (ako je dakle posrijedi totalno, sveregionalno zamrznuce)? OCito je da u takvoj
situaciji nema okolnosti koja bi mogla sama po sebi odmrznuti svijet. One postoje¢e (zamrznute)
okolnosti, da su takve, odmrznule bi ve¢ na samom pocetku zastoja (ne bi on dakle ni poceo, a vec
bi bio odmrznut). Nove pak okolnosti nemaju gdje nastati — sve su regije svijeta zamrznute, ni u kojoj
se nista ne dogada, nikakva nova okolnost nigdje na svijetu ne nastaje. Drugim rije¢ima, kad je rijec¢
o odmrznudu totalnog zastoja, kauzalna determinacija (hekom odredenom okolnos¢u ili nekim odre-
denim skupom okolnosti) ne moZe biti dovoljna. Determinacija na odmrznuce totalnog zastoja mora
ukljucivati temporalni moment. Bez te temporalne dimenzije u determinaciji na odmrznuce totalni
bi zastoj trajao u nepovrat — jednom kad bi poceo, sve bi zauvijek stalo.®

10. Djelovanje na temporalnu daljinu

Problem odmrznué¢a Shoemaker pokusava rijesiti uvodenjem tzv. djelovanja na temporalnu
daljinu, pri ¢emu razlikuje izmedu dva tipa takvog djelovanja: odgodeno djelovanje i kumulirano
djelovanje.'*®

‘Djelovanje na temporalnu daljinu’ Shoemakerov je termin (action at a temporal distance).'*
‘Odgodeno djelovanje’ neznatno je izmijenjen Shoemakerov termin (delayed-action causality).**
Kumulirano djelovanje Shoemaker ne naziva nekim posebnim terminom. Samu ideju kumuliranog
djelovanja, kako je izlaze sam Shoemaker,*?? mislim da najbolje izrazava termin ‘temporalna kumula-
cija ucinkovitosti’, kojim se u daljnjem tekstu i sluzim.

Cetiri momenta sudjeluju bitno u samoj strukturi Shoemakerova pojma djelovanja na tempo-
ralnu daljinu: prvo, uzrok, tj. stvar ili dogadaj koji determinira na doti¢ni ucinak, drugo, ucinak, tj.
stvar ili dogadaj Sto nastaje tom determinacijom, trecée, vrijeme od pojave uzroka do pojave ucinka i,
cetvrto, okolnosti tijekom tog vremena.

Naime, pri djelovanju na temporalnu daljinu uzrok ne djeluje odmah, ¢im se pojavi, nego na-
knadno — postoji dakle odredeni vremenski interval od pojave uzroka do trenutka u kojem taj uzrok
pocne djelovati — pri cemu okolnosti Sto se tijekom tog intervala dogode bilo gdje na svijetu, kakve
god bile, ni najmanje ne utjecu na djelovanje tog uzroka niti na sam njegov ucinak. One su u tom
pogledu sasvim irelevantne.

Drugim rijecima, isti taj uzrok uvijek ¢e, kad god se dogodi, nakon nekog to¢no odredenog vreme-
na rezultirati istim tim ucinkom, Sto god da se dogodilo u tom to¢no odredenom meduvremenu (od
pojave tog uzroka do pojave tog ucinka). Nema dakle meduuzroka, stvari ili dogadaja, okolnosti, koje
bi dodatno determinirale na doti¢ni uc¢inak, nego je on u potpunosti i direktno determiniran upravo

118 0 problemu odmrznuéa usp. (Shoemaker, 1969: 375-381), (Charlton, 1981: 155), (Le Poidevin i MacBeath, 1991: 9),
(Warmbrod, 2004: 272).

119 Usp. (Shoemaker, 1969: 376-381).
120 Ysp. (Shoemaker, 1969: 377, 378).
21 Usp. (Shoemaker, 1969: 377).
122 Usp. (Shoemaker, 1969: 378).

_88_



DARIO SKARICA - UM, OBJEKT, ISTINA | VRIJEME

doti¢nim uzrokom (upravo dotiénom odredenom stvari ili dogadajem). Drugi su faktori nepotrebni,
dostaje da se u nekom trenutku dogodi upravo ta stvar ili dogadaj (uzrok) i samim tim ¢e se nakon
nekog to¢no odredenog vremena dogoditi i doti¢ni ucinak.

Ukratko, pri djelovanju na temporalnu daljinu uzrok nije neki dalji uzrok doti¢nog ucinka, nego
upravo onaj najblizi, izravni njegov uzrok, sam po sebi u kauzalnom smislu sasvim dostatan da bi se
doti¢ni u¢inak dogodio, bez potrebe za ikakvim drugim uzrokom ili kauzalnim faktorom. U tempo-
ralnom pogledu medutim potreban je nakon pojave tog uzroka i odredeni interval vremena da bi se
doti¢ni ucinak dogodio.*

Odgodenim djelovanjem Shoemaker naziva onu varijantu djelovanja na temporalnu daljinu pri
kojoj u trenutku u kojem nastaje doti¢ni uc€inak uzroka ve¢ neko odredeno vrijeme nema (npr. veé
godinu danaiili tri mjeseca itd.). U tom smislu kazemo da je pri odgodenom djelovanju uzrok tempo-
ralno odvojen od ucinka. Taj se uzrok dakle u nekom trenutku vremena pojavi, ali ne po¢ne djelovati
odmah, nego je njegovo djelovanje, njegov ucinak odgoden npr. za jedanaest mjeseci, kad njega
sama (uzroka) vise nema. Pri odgodenom djelovanju dakle uzrok ne samo da ne djeluje odmah, ¢im
se pojavi, nego on zapravo djeluje kad ga vise nema. Njegovo je djelovanje u tom smislu neovisno
0 njemu samu, determinirano vremenom, tj. onim to¢no odredenim vremenskim intervalom po
isteku kojega taj uzrok pocne djelovati (premda ga sama u tom trenutku vise nema). MoZzemo stoga
zakljuciti da je odgodeno djelovanje zapravo kombinacija kauzalne i temporalne determinacije. S
jedne strane, koji ¢e se ucinak dogoditi ovisi o samom doticnom uzroku. S druge strane, kad ¢e se
taj u¢inak dogoditi (kad ¢e doti¢ni uzrok djelovati) ovisi iskljuc¢ivo o vremenu (do te mjere da u tom
trenutku uzrok vise i ne mora postojati). Posrijedi je dakle tako reci ‘hibridna’, kauzalno-temporalna
determinacija.'*

Temporalnom kumulacijom ucinkovitosti nazivam onu Shoemakerovu varijantu djelovanja na
temporalnu daljinu pri kojoj u trenutku pojave ucinka uzrok jos uvijek postoji. U tom se smislu moze
govoriti o temporalnom dodiru uzroka s u¢inkom. Kad je rije¢ o temporalnoj kumulaciji u¢inkovitosti,
uzrok dakle ne djeluje odmah, ¢im se pojavi, nego naknadno, tj. tek nakon nekog to¢no odredenog
vremenskog intervala, ali pritom on ne prestaje postojati tijekom tog intervala — dapace, on se tije-
kom tog intervala i ne mijenja, nego ostaje posve isti, tocno onakav kakav je bio kad se tek pojavio.
Ucinkovitim ga dakle ne ¢ini nekakav njegov interni razvoj (kojeg uopce i nema). S druge strane,
ucinkovitim ga ne ¢ine ni izvanjske okolnosti (koje su pri svakom djelovanju na temporalnu daljinu
irelevantne). Ucinkovitim ga Cini vrijeme. Trenutak u kojem uzrok postaje ucinkovit determiniran je
nekim to¢no odredenim vremenskim intervalom (npr. dva tjedna od njegove pojave), bez obzira na
okolnosti i bez ikakva internog razvoja sama doti¢nog uzroka. Ucinkovitost dakle ne slijedi izravno iz
sama uzroka, nego se kumulira postupno, samim protokom vremena. MoZemo stoga zakljucitida je i
pri temporalnoj kumulaciji u¢inkovitosti zapravo rije¢ o svojevrsnoj ‘hibridnoj’, kauzalno-temporalnoj

123 O djelovanju na temporalnu daljinu usp. (Shoemaker, 1969). U Sirem kontekstu Shoemakerov pojam djelovanja na tem-
poralnu daljinu ukratko razmatra (Oakes, 2004: 216-217), detaljnije pak (Lucas, 2006: 350-353).

124 0 odgodenom djelovanju usp. (Shoemaker, 1969: 377-378).

_89_



determinaciji: s jedne strane, koji ¢e se ucinak dogoditi ovisi o samom uzroku, s druge strane, kad
¢e se taj ucinak dogoditi ovisi o vremenu potrebnu za kumulaciju ucinkovitosti doti¢nog uzroka.'?®

Problem odmrznuéa mogude je rijesiti s pomoéu odgodenog djelovanja na taj nacin da odmrznu-
¢e biva determinirano okolnoséu Sto se dogodila prije pocetka samog doti¢nog zastoja. Te okolnosti
nema u trenutku zamrznuéa, niti za vrijeme doti¢nog zastoja, niti pak u samom trenutku odmrznuca,
Sto ne predstavlja nikakav problem, jer ona na odmrznuce determinira odgodenim svojim djelova-
njem (dakle, per definitionem u trenutku u kojem je zapravo viSe nema). Pritom, ona je potpun i
direktan uzrok doti¢nog odmrznuda, nikakvih meduuzroka nema, nikakvih kauzalnih faktora koji bi
trebali dodatno determinirati na to odmrznude, tj. nista se ne treba dogoditi nakon nje (do pocetka i
za vrijeme doti¢nog zamrznuéa) da bi se u danom, to¢no odredenom trenutku dogodilo odmrznude
—ona je sasvim dostatan i direktan uzrok tog odmrznuca (premda od njega temporalno odvojena).!?®

Problem odmrznuéa moguce je rijesiti i s pomocu temporalne kumulacije ucinkovitosti, na taj
nacin naime da odmrznuce biva determinirano okolnos$¢u $to se za vrijeme doti¢nog zastoja uopée
ne mora mijenjati, jer se njezina ucinkovitost (u smjeru odmrznuéa) uopce i ne kumulira nekakvim
njezinim unutrasnjim razvojem. Ta okolnost dakle mozZe ostati i posve neizmijenjena, kao i sve druge
okolnosti tijekom doti¢nog (totalnog) zastoja, ona ¢e svejedno samim protokom vremena postati u
danom trenutku ucinkovita, rezultiraju¢i odmrznuéem. Nema dakle potrebe ni za kakvom mijenom
unutar doti¢nog zastoja, uzrok odmrznuéa dogodio se prije sama tog zastoja (ili eventualno u samom
trenutku zamrznuca) i sasvim je dovoljno da se on uopée i ne mijenja, kao sto je i sasvim irelevantno
hoce li se pritom ili ne¢e mijenjati koja od okolnih stvari. Bitno je samo to da tijekom tog zastoja vrije-
me tece. Ono ¢e samo, bez potrebe za ikakvom stvarnom mijenom, kumulirati u¢inkovitost doti¢nog
uzroka u smjeru odmrznuca. Sve drugo — osim vremena — doista se pritom moZe nalaziti u potpunom
zastoju.?’

Shoemaker je sklon tezi da je odgodeno djelovanje zapravo logic¢ki nemoguce.?® Slijedom toga
on odbacuje prvo upravo spomenuto rjesenje problema odmrznuéa (ono s pomocu odgodenog dje-
lovanja).'?® Shoemakerovo je rjeSenje problema odmrznuca ovo potonje, s pomocu temporalne ku-
mulacije ucinkovitosti.'*°

11. Periodi¢nost i temporalna determinacija u
Shoemakerovoj argumentaciji

Kako sam ve¢ istaknuo, Shoemakerova argumentacija u prilog vremenskim prazninama u os-
novi se sastoji u zakljucku s periodi¢nosti lokalnih zastoja na (periodi¢no) postojanje totalnih

125 0 temporalnoj kumulaciji u¢inkovitosti usp. (Shoemaker, 1969: 378-380).

126 O rjeSenju problema odmrznuca s pomocu odgodenog djelovanja usp. (Shoemaker, 1969: 377-378).

127.0 rjeSenju problema odmrznuca s pomocu temporalne kumulacije ucinkovitosti usp. (Shoemaker, 1969: 378-380).
128 Usp. (Shoemaker, 1969: 378).

129 Usp. (Shoemaker, 1969: 378).

130 Usp. (Shoemaker, 1969: 378-380).



DARIO SKARICA - UM, OBJEKT, ISTINA | VRIJEME

zastoja, vremenskih praznina. Ona dakle bitno ukljucuje periodi¢nost, temporalnu determinaciju,
koju Shoemaker ne napusta ni u modificiranoj varijanti svoga svijeta.

Ovdje medutim pokusavam pokazati da periodi¢nost uopce nije nuzna da bi se koncipirao svijet u
kojem bi bilo moguce na shoemakerovski nacin (s pomocu zastoja) argumentirati u prilog postojanju
vremenskih praznina.®! Drugim rije¢ima, pokusavam pokazati da periodi¢nost Shoemakeru zapravo
i nije potrebna, on bi je mogao i sasvim eliminirati iz svoga svijeta, nimalo pritom ne naudivsi samoj
argumentaciji u prilog vremenskim prazninama.

Ipak, eliminiravsi periodi¢nost, Shoemaker ne bi mogao iz svoga svijeta u potpunosti eliminirati i
temporalnu determinaciju, bez koje on jednostavno ne moze rijesiti problem odmrznuda.

Dvije dakle teze pokusavam dokazati u ovom odsjecku rasprave: prema prvoj, periodi¢nost nije
potrebna da bi se na shoemakerovski nacin argumentiralo u prilog postojanju vremenskih praznina;
prema drugoj, temporalnu determinaciju nije mogude izbjeéi pri shoemakerovskom pokusaju argu-
mentiranja u prilog vremenskim prazninama.

Naime, unutar Shoemakerove argumentacije treba jasno razlikovati izmedu sljedeca tri proble-
ma: prvo, problem pojave (nastanka) totalnog zastoja, drugo, problem duljine njegova trajanja i,
trece, problem odmrznuda (prestanka totalnog zastoja).

Sto se ti¢e same pojave totalnog zastoja, njegova nastanka, periodi uopée nisu potrebni. Svaki
se zastoj mozZe pojavljivati neposredno po pojavi neke to¢no odredene tromosti, koja se sama uop-
¢e ne mora javljati periodi¢no, u neko to¢no odredeno vrijeme, nego bilo kad, ovisno isklju¢ivo o
okolnostima. Kad god dakle u nekoj regiji stjecajem okolnosti (bez ikakve temporalne determinacije
ovim ili onim to€no odredenim periodom) nastane tromost, neposredno za njom nastat ¢e u toj regiji
i zastoj. Kad god bi se tromost stjecajem okolnosti javila istodobno u sve tri regije, neposredno za
njom uslijedio bi i zastoj u sve tri regije, totalni zastoj, vremenska praznina. Taj zastoj ne bismo mogli
percipirati, Sto znaci da ga ne bismo mogli direktno empirijski potvrditi, ali bismo ga ipak mogli empi-
rijski utvrditi na indirektan nacin: ako naime inace u tom svijetu zastoji nastaju neposredno po pojavi
neke tocno odredene tromosti u doti¢noj regiji onda je prirodno zakljuciti da u slucaju takve neke
tromosti u svim trima regijama svijeta nastaje neposredno za njom i zastoj u svim tim trima regijama,
totalni zastoj, vremenska praznina — pri ¢emu nema nikakve potrebe za periodi¢no$éu u pojavljivanju
te tromosti (pa slijedom toga i tih zastoja), ona moZe nastati bilo kad, ovisno samo o okolnostima,
bez ikakve temporalne determinacije. Drugim rije¢ima, da bismo s tromosti (regionalne ili sveregio-
nalne) zakljudili na zastoj (regionalni ili sveregionalni) nije nam ni najmanje potrebna periodi¢nost pa
ni temporalna determinacija uopée, kako te tromosti, tako i tog zastoja.

K tomu, temporalna determinacija nije nam potrebna ni kad je rije¢ o problemu duljine trajanja
zastoja. Ne mora naime ta duljina biti temporalno determinirana — kao kod Shoemakera — duljinom
trajanja prethodne joj tromosti, nego bi ona mogla biti determinirana i kauzalno, npr. intenzitetom
te prethodne tromosti. U tom slucaju, mogli bismo s intenziteta tromosti zakljuciti na duljinu trajanja
zastoja Sto slijedi.

131 Vrijedi pritom istkanuti da Shoemakerova ergumentacija nije jedina moguca argumentacija u prilog vremenskim prazni-
nama. Drukciju argumentaciju nudi primjerice (Bostock, 1980: 166). Detaljnije podatke o drugim (neshoemakerovskim)
ponudenim argumentacijama u prilog vremenskim prazninama usp. u (Smith, 1989: 318-319), (Warmbrod, 2004: 267).

_91_



DARIO SKARICA - UM, OBJEKT, ISTINA | VRIJEME

Temporalnu determinaciju, medutim, nije moguce izbjeci pri rjeSavanju problema odmrznuca.
Odmrznuée naime pri totalnom zastoju ne moze u temporalnom smislu slijediti neposredno po poja-
vi sama svoga uzroka, jer bi to znacilo da se taj uzrok dogodio za vrijeme sama totalnog zastoja, Sto je
po samoj definiciji totalnog zastoja nemoguce — po definiciji naime totalni je zastoj vremenski inter-
val u kojem se nigdje na svijetu bas niSta ne dogada, pa tako ni uzrok odmrznuéa. Uzrok odmrznuca
moze se stoga dogoditi samo ili prije samog zamrznuca (tj. prije samog pocetka doti¢nog totalnog
zastoja) ili pak u samom trenutku zamrznuca (tj. u samom onom trenutku u kojem taj zastoj poc¢ne),
Sto znaci da trenutak u kojem se on (uzrok odmrznuéa) pojavljuje mora biti temporalno odvojen,
udaljen od trenutka u kojem on (uzrok odmrznuéa) pocne djelovati (odmrzavati), a taj potonji trenu-
tak naravno trenutak je na samom kraju doti¢nog zastoja. Drugim rije¢ima, sam ¢in odmrznuc¢a mora
biti temporalno determiniran nekim to¢no odredenim vremenskim intervalom $to dijeli trenutak
nastanka doti¢nog uzroka od trenutka u kojem on biva djelatan, ucinkovit.

Ukratko, premda je u okviru shoemakerovske argumentacije u prilog vremenskim prazninama
temporalnu determinaciju moguce izbjeci pri rjeSavanju problema nastanka vremenskih praznina i
problema duljine njihova trajanja, Sto Shoemaker nije ucinio, ipak je taj tip determinacije nemogude
izbjedi pri rjeSavanju problema prestanka vremenskih praznina, $to znaci da shoemakerovska argu-
mentacija u prilog vremenskim prazninama moze funkcionirati samo u okviru onih mogucih svjetova
koji se od svijeta kakvim obi¢no drZzimo ovaj, aktualni svijet, u kojem jesmo, ne razlikuju tek po za-
konima determinacije (kao kad op¢a gravitacija ne bi bila Gm . m_/r?, nego npr. Gm m_/r?, pri cemu
bi sama njezina kauzalna narav ostala neizmijenjena) nego i po samoj naravi determinacije (u tom
smislu da ona u njima ne moze biti iskljuCivo kauzalnog karaktera, nego mora ukljucivati i odredenu
temporalnu dimenziju). Shoemakerova argumentacija u prilog vremenskim prazninama implicira svi-
jet u kojem vrijeme (barem kad je rije¢ o odmrznucu totalnih zastoja) nije epifenomen, nego faktor
determinacije.’?

12. Modeli determinacije u Shoemakerovoj
argumentaciji

Ukupno mozemo iz Shoemakerove argumentacije u prilog vremenskim prazninama izluditi slje-
decih pet glavnih modela determinacije stvarii dogadaja: kauzalna determinacija, periodi¢nost, tem-
poralna determinacija, djelovanje na temporalnu daljinu i determinacija duljinom trajanja. Pritom
kauzalnu i temporalnu determinaciju mozemo izdvojiti kao osnovne modele, jer djelovanje na tem-
poralnu daljinu i determinacija duljinom djelovanja zapravo kombiniraju ta dva modela, dok perio-
di¢nost, ako nije i sama kauzalno determinirana, predstavlja tek varijantu temporalne determinacije.

Kauzalna determinacija (stvarnim okolnostima) model je koji obi¢no primjenjujemo kako u sva-
kodnevnom Zivotu, tako i u znanosti, kad je dakle rije¢ o ovom, aktualnom svijetu, u kojem jesmo.

132Uz problem odmrznuda izrijekom vezu temeljitu reviziju naseg uobicajenog pojma uzroc¢nosti (determinacije) sam
Shoemaker (1969: 375-380), zatim Charlton (1981: 155), LePoidevin i MacBeath (1993: 9-10), Warmbrod (2004: 273),
Lucas (2006: 350). O vremenu kao faktoru determinacije u Shoemakerovu svijetu usp. Lucas (2006: 350-353).

_92_



DARIO SKARICA - UM, OBJEKT, ISTINA | VRIJEME

Sto se pak periodi¢nosti tice, obiéno joj trazimo uzroke, u prvom redu imanentne (medu stvarima
i dogadajima unutar aktualnoga svijeta), eventualno i transcendentne. Obi¢no dakle predmnijevamo
da je svaka periodi¢nost kauzalno determinirana. Dojam je medutim, ukorijenjen u razlozima koje
sam vec naveo,'* da u Shoemakerovu svijetu periodi¢nost nije kauzalno determinirana i da ona u
tom svijetu predstavlja zapravo oblik temporalne determinacije.

Temporalna determinacija (vremenom, bez obzira na okolnosti) model je koji obi¢no ne primje-
njujemo pri objasnjavanju stvari i dogadaja. Vrijeme obi¢no ne drzimo faktorom determinacije.
Shoemaker to medutim, kako sam ve¢ pokazao,*** ne moze izbjeci u svojoj argumentaciji.

Djelovanje na temporalnu daljinu krajnje je neobi¢an model determinacije, prema kojem trenu-
tak u kojem se doti¢ni uzrok pojavi nije ujedno i trenutak u kojem pocne djelovati, nego izmedu tih
dvaju trenutaka, bez obzira na okolnosti, protekne neko to¢no odredeno vrijeme (oni su jedan od
drugoga temporalno udaljeni). Jedna je varijanta pritom ta da u trenutku djelovanja uzrok zapravo
viSe i ne postoji (tzv. odgodeno djelovanje). Krajnje neobi¢no, ako ne i u sebi protuslovno, u ovoj je
varijanti to da u trenutku u kojem nastaje doti¢ni ucinak uzrok djeluje, premda ga (vise) nema. Druga
je Shoemakerova varijanta djelovanja na temporalnu daljinu ona koju zovem temporalnom kumula-
cijom ucinkovitosti. Krajnje je neobi¢no u ovoj varijanti to da uzrok nije sam po sebi ucinkovit (inace
bi djelovao odmah, ¢im se pojavi), ali ga uCinkovitim ne cine ni izvanjske okolnosti (inace on ne bi bio
svaki put, bez obzira na okolnosti, djelatan tek nakon istog to¢no odredenog vremenskog intervala),
nego ga ucinkovitim Cini vrijeme, samo po sebi, bez ikakva stvarnog faktora bilo u samom tom uzro-
ku, bilo u izvanjskim okolnostima (drugim stvarima i dogadajima).

Determinacija duljinom trajanja kombinacija je kauzalnog s temporalnim modelom determina-
cije. Sto ¢e se dogoditi determinirano je, prema ovoj kombinaciji, uzrokom (kauzalno), a koliko ¢e
dugo trajati to Sto ¢e se dogoditi determinirano je temporalno, duljinom trajanja doti¢nog uzroka.
Pri determinaciji duljinom trajanja s nastankom ucinka nestaje uzrok, ali tako da ucinak nastavlja
postojati i nakon Sto uzroka vise nema, kao po kakvoj inerciji, bez ikakva uzroka koji bi ga uvijek izno-
va proizvodio. U tom postojanju po inerciji nema ni¢eg neobicna, ali ima nesto krajnje neobi¢no u
nacinu na koji to postojanje po inerciji biva prekinuto. Naime, pri determinaciji duljinom trajanja to
postojanje po inerciji ne biva prekinuto kakvom aktualnom okolnos¢u, nego ono bez obzira na ak-
tualne okolnosti (i usprkos njima) traje sve do trenutka odredena nec¢im proslim — uzrokom, kojega
nema vec neko vrijeme (otkako postoji ucinak), toc¢nije duljinom (negdasnjeg) trajanja tog uzroka.
Determinacija duljinom trajanja, kako je koncipirana u Shoemakerovoj argumentaciji, barem kad je
posrijedi prestanak ucinka, zapravo je nekakva veoma c¢udna determinacija negdasnjim (neposto-
je¢im) usprkos aktualnome (postoje¢em). Kao da je posrijedi kakvo odgodeno djelovanje doti¢nog
uzroka, koji duljinom svoga trajanja uzrokuje i kad viSe ne postoji. | kao da je posrijedi — s obzirom na
postanak doti¢nog ucinka — kakva temporalna kumulacija ucinkovitosti, buduc¢i da uzrok ne djeluje
odmabh, ¢im se pojavi, nego svoj ucinak proizvodi tek nakon nekog to¢no odredenog vremenskog in-
tervala, bez obzira na okolnosti. Drugim rijeCima, kao da je determinacija duljinom trajanja zapravo

133 Usp. ovdje odsjecke ,, Determinacija u prvotnom Shoemakerovu svijetu”i,,Determinacija u modificiranom Shoemakerovu
svijetu”.

134 Usp. ovdje odsjecke ,,Problem odmrznuca®“, ,Djelovanje na temporalnu daljinu” i ,Periodi¢nost i temporalna determi-
nacija u Shoemakerovoj argumentaciji“.

_93_



DARIO SKARICA - UM, OBJEKT, ISTINA | VRIJEME

kombinacija dvaju oblika djelovanja na temporalnu daljinu: s jedne strane, s obzirom na nastanak
doti¢nog ucinka, temporalna kumulacija ucinkovitosti, s druge pak strane, s obzirom na prestanak
doti¢nog ucinka, odgodeno djelovanje.

No, pretpostavimo da u ovom, aktualnom svijetu, u kojem jesmo, empirijski utvrdimo da duljina
trajanja nekih toc¢no odredenih ucinaka nije u korelaciji ni sa ¢im drugim do samo s duljinom trajanja
njihova uzroka (premda on ne postoji otkako nastanu oni). Da li bismo u takvoj situaciji s tog empi-
rijskog nalaza zakljucili na krajnje neobi¢nu determinaciju duljine trajanja ucinka duljinom (negdas-
njeg) trajanja uzroka, posve neovisno o aktualnim okolnostima? Ili bismo inzistirali na (iskljucivo) ka-
uzalnoj determinaciji, tvrdeci da sigurno nekakav aktualni uzrok postoji, koliko god nama evidencijski
nedostupan, transcendentan?

Ili, pretpostavimo da u ovom, aktualnom svijetu, u kojem jesmo, empirijski utvrdimo da pojava
nekih to¢no odredenih dogadaja nije u korelaciji ni sa ¢im drugim do samo s neposredno joj prethod-
nim, recimo, n-satnim trajanjem nekog drugog to¢no odredenog dogadaja, uzroka, bez ikakva empi-
rijski utvrdiva njegova unutrasnjeg razvoja tijekom tog trajanja i bez obzira na ikakve druge empirijski
utvrdive stvari ili dogadaje aktualne u to vrijeme. Da li bismo u takvoj situaciji s tog empirijskog
nalaza zakljucili na krajnje neobic¢nu temporalnu kumulaciju u¢inkovitosti doti¢cnog uzroka? Ili bismo
tvrdili da ta naknadna njegova ucinkovitost ipak proistjece iz nekog stvarnog njegovog unutrasnjeg
razvoja, nama evidencijski posve nedostupnog (tako da bismo o njemu nepristrano mogli zapravo
samo nagadati, Sto je i kakav je, u ¢emu se sastoji, postoji li uopce itd.)? Ili bismo mozda tvrdili da ta
naknadna ucinkovitost doti¢nog uzroka proistjece iz nekih njemu izvanjskih stvarnih, ali nama evi-
dencijski nedostupnih okolnosti (o kojima bismo takoder mogli samo nagadati, Sto su i kakve su itd.,
buduci da nam nisu evidencijski dostupne)?

Ili, pretpostavimo da u ovom, aktualnom svijetu, u kojem jesmo, empirijski utvrdimo da pojava
nekih to¢no odredenih dogadaja nije u korelaciji ni sa ¢im drugim do samo s nekim to¢no odredenim
negdasnjim dogadajem, uzrokom, kojeg u danom trenutku viSe nema. Da li bismo u takvoj situaciji s
tog empirijskog nalaza zakljudili na krajnje neobi¢no odgodeno djelovanje doti¢énog uzroka? lli bismo
tvrdili da ipak postoji neki stvarni temelj te empirijski utvrdene korelacije, nama evidencijski posve
nedostupan, tako da o njemu objektivnho moZzemo samo nagadati (u ¢emu se sastoji, na ¢emu se
temelji, postoji li uopce itd.)?

Ili, pretpostavimo da u ovom, aktualnom svijetu, u kojem jesmo, empirijski utvrdimo da se neki
dogadaji dogadaju samo u toc¢no odredeno vrijeme, prema nekom tocno odredenom pravilu (npr,
periodicki), bez obzira na okolnosti (druge empirijski utvrdive stvari i dogadaje). Da li bismo u takvoj
situaciji, temeljem takvog empirijskog nalaza zakljucili da su ti dogadaji temporalno (npr. periodicki)
determinirani? lli bismo inzistirali na kauzalnoj njihovoj determinaciji kakvim evidencijski nam trans-
cendentnim uzrokom same temporalne pravilnosti u njihovu pojavljivanju (uzrokom o kojem bismo
objektivno mogli zapravo samo nagadati — u ¢emu se sastoji i postoji li uopée — buduci da nam je
evidencijski transcendentan)?

Upravo navedene cetiri mogude situacije stavile bi nas pred sljedec¢u dilemu: ili krajnje neobi-
¢an model determinacije ili tvrdnja o evidencijski transcendentnom uzroku. U potonjem slucaju,

_94_



DARIO SKARICA - UM, OBJEKT, ISTINA | VRIJEME

medutim, tvrdeéi da postoji neki evidencijski nam posve transcendentan uzrok u temelju doti¢ne
empirijski utvrdene korelacije, tvrdili bismo zapravo nesto o ¢emu bismo objektivno, nepristrano
mogli samo nagadati (buduci da bi nam taj uzrok bio evidencijski posve transcendentan) i u tom
smislu ta tvrdnja ne bi mogla biti opravdana, sto bi barem donekle otvorilo vrata njezinoj alternativi,
prihvacanju krajnje neobi¢nih modela determinacije (recimo, djelovanja na temporalnu daljinu).**

Ne moZemo medutim unaprijed znati da se u svome upoznavanju s ovim, aktualnim svijetom, u
kojem jesmo, necemo jednom doista naci bas u nekoj od upravo opisanih situacija, u kojoj bi nam
se dakle navedeni krajnje neobi¢ni modeli determinacije mogli pokazati barem donekle, u vecoj ili
manjoj mjeri opravdani. Dapace, u fizici smo barem posljednjih stotinjak godina (primjerice, u okviru
teorije relativnosti ili kvantne mehanike) ve¢ zapravo navikli na razne takve krajnje neobi¢ne modele
i rjesenja.

Drugim rijeCima, neobi¢nost ne implicira neopravdanost. Ona ne znaci da doti¢ni modeli nisu
primjenjivi u istraZzivanju aktualnoga svijeta. Ona znaci samo to da ih obi¢no (u uobic¢ajenim okol-
nostima) ne primjenjujemo. Svoje znanje i istraZivanje aktualnoga svijeta ne bismo medutim smijeli
ograniciti na uobicajene okolnosti, niti bi bilo dobro ukalupiti ga modelima $to se u obi¢nim okol-
nostima Cine najboljima. Dapace, ne bi ga bilo dobro ni ukalupiti u modele $to se u dosad poznatim
(obi¢nim ili neobi¢nim) okolnostima Cine najbolje opravdanima.

Ukratko, modeli determinacije presutno ili izrijekom prisutni u Shoemakerovoj argumentaciji u
prilog vremenskim prazninama, premda krajnje neobicni, nisu u svojoj primjeni ograniceni iskljucivo
na (moguci) Shoemakerov svijet, nego bi eventualno mogli biti opravdano primijenjeni i u istraZiva-
nju aktualnoga svijeta, u kojem jesmo.

135 Prema Charltonu, trebali bismo uvijek dati prednost pretpostavci nekakvih skrivenih procesa nasuprot reviziji naseg
uobicajenog pojma uzrocnosti — usp. (Charlton, 1981: 155). Ta teza medutim, ne implicira Charltonovo opredjeljenje u
pogledu ovdje istaknutih dilema. Charlton naime govori samo o skrivenim, ne i o evidencijski transcendentnim proce-
sima. On dakle ne tvrdi da bismo prednost trebali dati hipotezi o evidencijski transcendentnim procesima.

_95_



DARIO SKARICA - UM, OBJEKT, ISTINA | VRIJEME

Literatura

10.

11.
12.

13.
14.
15.
16.
17.
18.
19.
20.

Bostock, David. 1980. , Aristotle’s Account of Time*, Phronesis 25 (2): 148-169.
Charlton, William. 1981. ,Time”, Philosophy 56 (216): 149-160.

Di Bella, Stefano. 2009. ,,Change, Contradiction and Possibility. Outline for Leibniz’s Metaphysics of Time*, Humana.
Mente 8: 95-111.

Earman, John. 1970. ,Space-Time, or How to Solve Philosophical Problems and Dissolve Philosophical Muddles with-
out Really Trying”“, The Journal of Philosophy 67 (9): 259-277.

Goodman, Nelson. 1983. Fact, Fiction, and Forecast. Cambridge, Massachusetts, i London, England: Harvard

University Press.

Le Poidevin, Robin, i MacBeath, Murray. 1993. , Introduction®, u: Robin Le Poidevin i Murray MacBeath (ur.), The
Philosophy of Time, str. 1-20. Oxford University Press.

Lowe, E. J., i Noonan, Harold W. 1988. ,Substance, Identity and Time“, Proceedings of the Aristotelian Society
(Supplementary Volumes) 62: 61-100.

Lucas, J. R. 2006. Reason and Reality. An Essay in Metaphysics. Ria University Press.
McTaggart, J. Ellis. 1908. ,The Unreality of Time*, Mind 17 (68): 457-474.

McTaggart, J. M. E. 1927. ,Time“, u: Michael J. Loux (ur.), Metaphysics. Contemporary Readings, str. 260-271. London
i New York: Routledge.

Oakes, M. Gregory. 2004. ,,Perdurance and Causal Realism*, Erkenntnis 60 (2): 9-23.

Oppy, Graham. 2004. ,,Can we Describe Possible Circumstances in which we would have Most Reason to Believe that
Time is Two-Dimensional?“, Ratio 17 (1): 68-83.

Papa-Grimaldi, Alba. 1995. Time and Reality, doktorska disertacija. London: University College London.
Pianesi, Fabio, i Varzi, Achille C. 1996. , Events, Topology, and Temporal Relations”, The Monist 79 (19): 89-116.
Schlesinger, G. 1970. ,,Change and Time*“, The Journal of Philosophy 67 (9): 294-300.

Scott, Michael. 1995. ,Time and Change”, The Philosophical Quarterly 45 (179): 213-218.

Shoemaker, Sydney. 1969. ,Time Without Change”, The Journal of Philosophy 66 (12): 363-381.

Smith, Quentin. 1989. ,A New Typology of Temporal and Atemporal Permanence”, Nous 23 (3): 307-330.
Teichmann, Roger. 1993. ,Time and Change“, The Philosophical Quarterly 43 (171): 158-177.

Warmbrod, Ken. 2004. ,Temporal Vacua“, The Philosophical Quarterly 54 (215): 266-286.

_96_



	_Ref210238009
	_Ref211331271
	_Ref210236282
	_Ref210237853
	_Ref210237634
	_Ref210238020
	_Ref210237566
	_Ref210293504
	_Ref210293869
	_Ref210237511
	_Ref210237446
	_Ref210637590
	_Ref211435566
	_Ref211764790
	_Ref210548132
	SAVRŠENO SVEZNAJUĆI UM 
I DOŽIVLJAJ NEZNANJA
	Uvod
	1.	Savršeno sveznajući um
	2.	Doživljaj neznanja
	3.	Dvosebnost
	4.	Iskustvo spoznaje
	5.	Čin
	6.	Osjet
	7.	Senzorna dezinformacija
	8.	Opažaj i čin
	9.	Iskustvo rascjepa
	10.	Potencijalna svijest
	11.	Atencionalna svijest
	12.	Empatija
	Zaključak
	Literatura
	OBJEKTIVNI BITAK

	Uvod
	1.	Bitak: objektivni i stvarni
	1.1.	Meinong i argument zlatnog srebra
	1.2.	Raznovrsnost i spojivost stvarnog i objektivnog bitka
	1.3.	Danost

	2.	Biće
	3.	Subjekt i svojstvo
	4.	Cjelina
	5.	Svijet
	6.	Supstancija kao cjelina
	7.	Stvarnost
	8.	Stvar
	9.	Objekt: sadržaj i predmet
	10.	Predmet
	10.1.	Predmet: stvarno i objektivno
	10.2.	Vlastiti bitak predmeta: s obzirom na mišljenje
	10.3.	Vlastiti bitak predmeta: s obzirom na stvarnost
	10.4.	Predmet: zaključci

	11.	Sadržaj
	11.1.	Sadržaj: stvarno i objektivno
	11.2.	Vlastiti bitak sadržaja: s obzirom na mišljenje
	11.3.	Vlastiti bitak sadržaja: s obzirom na stvarnost
	11.4.	Sadržaj: zaključci

	12.	Biće, objekt i stvarnost
	13.	Bitak: zajednički i vlastiti
	14.	Ja
	15.	Stvarnost: objektivna i transobjektivna
	16.	Protuslovlje
	16.1.	Protuslovlje: objekt
	16.2.	Protuslovlje: stvarnost 
	16.3.	Protuslovlje: biće
	16.4.	Protuslovlje: znanje

	17.	Nešto i ništa
	18.	Ništa
	19.	Određenost
	19.1.	Određenost subjekta
	19.2.	Određenost odredbe

	20.	Bitak i mijena
	21.	Niječne odredbe
	22.	Nemogućnost
	22.1.	Nemogućnost: objektivna i stvarna
	22.2.	Nemogućnost kao objekt, odnosno stvarnost
	22.3.	Stvarnost i nemogućnost
	22.4.	Impossibilia

	23.	Svojstva
	24.	Misao, ideja, javnost i kontekst
	24.1.	Misao
	24.2.	Pojam i sud
	24.3.	Mišljenje i misao
	24.4.	Mislivost
	24.5.	Neshvatljivost
	24.6.	Ideja
	24.7.	Ideja i stvar
	24.8.	Javnost objekata
	24.9.	Kontekst

	25.	Istina
	25.1.	Istina kao sud (ničiji, o stvarnosti)
	25.2.	Neistina kao sud (ničiji, o stvarnosti)
	25.3.	Istina i neistina (o stvarnosti)
	25.4.	Istina, stvarnost i sud (njegov sadržaj)
	25.5.	Istinitost i neistinitost
	25.6.	Čin suđenja: intencionalan ili reprezentacionalan?
	25.7.	Odnosi među idejama
	25.8.	Reprezentacija
	25.9.	Zaključak

	Literatura
	MODELI DETERMINACIJE U SHOEMAKEROVOJ ARGUMENTACIJI U PRILOG VREMENSKIM PRAZNINAMA

	Uvod
	1.	Shoemakerov pojam vremenske praznine
	2.	Ideja Shoemakerove argumentacije
	3.	Prvotni i modificirani Shoemakerov svijet
	4.	Shoemakerova argumentacija u prilog vremenskim prazninama
	5.	Determinacija
	6.	Determinacija u prvotnom Shoemakerovu svijetu
	7.	Kauzalni potencijal i epifenomeni u prvotnom Shoemakerovu svijetu
	8.	Determinacija u modificiranom Shoemakerovu svijetu
	9.	Problem odmrznuća
	10.	Djelovanje na temporalnu daljinu
	11.	Periodičnost i temporalna determinacija u Shoemakerovoj argumentaciji
	12.	Modeli determinacije u Shoemakerovoj argumentaciji
	Literatura

